
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

Discours prononcé  

au banquet de réception  

de Jean Skrzynecki 
 

LE 17 JANVIER 1841, À BRUXELLES. 

 

 

 

 

 

Au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit. Amen. 

 

Aujourd’hui, en tant que fraternité, nous célébrons votre entrée, 

Frère Jean, dans le cercle des serviteurs de l’Œuvre de Dieu. Nous 

célébrons cette cérémonie intérieurement et extérieurement, pour 

la plus grande gloire de Dieu et pour une reconnaissance encore 

plus ardente à Dieu pour sa miséricorde envers vous. Nous 

célébrons encore un petit groupe, parce que c’est le moment où 

l’Œuvre de Dieu, qui était jusqu’à présent du domaine de l’esprit, 

dans l’autre monde, commence juste à passer dans ce monde et à y 

devenir une réalité. – Consacrons ce saint et joyeux moment, frères, 

à méditer sur certaines vérités chrétiennes qui ont été jusqu’à 

présent couvertes d’un voile de mystère et que Dieu, dans son 

Œuvre, nous fait connaître plus profondément, afin que nous 



2 
 

puissions aimer davantage ces vérités et les mettre en œuvre plus 

facilement, et que nous puissions puiser à cette source force et 

consolation dans les moments difficiles de notre service. 

 

L’homme est un instrument visible à travers lequel se réalise le 

domaine invisible de l’esprit, habité par d’innombrables groupes 

d’esprits de natures diverses. Selon la bonne ou la mauvaise volonté 

de l’homme, selon qu’il accomplit ou non son destin, c’est-à-dire la 

pensée de Dieu reposant sur lui, les esprits bons ou mauvais, 

supérieurs ou inférieurs, s’unissent à l’homme et agissent à travers 

lui, accomplissant en cela la loi universelle d’harmonie et de 

collaboration qui régit toute l’immensité de Dieu. Chaque pensée, 

parole et action de l’homme n’est donc pas le fruit de l’homme seul, 

mais est en grande partie le fruit des esprits qui agissent à travers 

lui. L’homme est toutefois responsable de tous les fruits qu’il 

produit, de tous ses actes intérieurs et extérieurs, même s’ils ne 

sont pas produits par lui seul ; car il acquiert du mérite ou se rend 

coupable devant Dieu en s’unissant à un esprit bon ou mauvais, en 

obéissant à la grâce de Dieu ou aux tentations. Et ce n’est pas 

seulement l’homme, mais toute la création terrestre qui est sous 

l’influence et la direction du monde spirituel invisible. 

L’homme a une volonté, et bien qu’il ne puisse rien faire par lui-

même, par la seule force de sa volonté, et qu’il fasse tout sous 

l’influence et la direction du domaine de l’esprit, son libre arbitre 

est néanmoins la source de ses actions, la source de ses comptes et 

de ses orientations devant Dieu, la cause fondamentale de tout ce 

qui lui arrive et lui arrivera dans l’éternité. Il y a des moments où 

Dieu, pour éprouver l’amour de l’homme, lui ôte toute influence 

étrangère et le laisse en pleine liberté, afin qu’apparaisse ce qu’il 

choisit dans cet état, ce à quoi il pliera son âme : au ciel, ou à la 

terre, ou à l’enfer. À ce moment-là, le bien et le mal, la grâce divine 

et les tentations s’effacent et attendent la direction que l’homme, 

laissé à lui-même, se tracera ; et quand cette direction est tracée 

dans l’âme de l’homme par son penchant vers le bien ou le mal, alors 

la grâce divine, l’Esprit Saint ou les esprits de la terre et de l’enfer, 



3 
 

s’unissant à la volonté de l’homme, aux agitations de son âme, le 

visitent et le gouvernent. L’inclinaison volontaire de l’homme vers 

le bien, fruit de son amour pour Dieu et, par conséquent, de sa vie 

sous la conduite et la protection de la Grâce divine, non seulement 

ne lui enlève pas sa liberté, mais le rapproche toujours plus de cette 

véritable liberté dans laquelle la volonté de la créature, soumise à 

la volonté du Créateur, s’unit de plus en plus à la volonté du 

Créateur et n’en désire que l’accomplissement. Elle le rapproche de 

cette liberté pour laquelle, selon les mots de saint Paul, « nous 

gémissons en nous-mêmes », liberté que « la créature attend avec 

grande impatience [...]. Car la création elle-même sera délivrée de 

l’esclavage de la corruption pour accéder à la glorieuse liberté des 

enfants de Dieu... » Au contraire, lorsque l’homme fait preuve d’une 

certaine mesure de mauvaise volonté, de mauvais mouvements de 

l’âme, de ces fruits de son amour pour le mal, alors Dieu soumet 

l’homme au pouvoir du Malin. Ainsi, celui qui n’incline pas son âme 

au bien par l’amour de Dieu, qui, étant libre de choisir, fait passer 

le mal avant le bien, celui-là, Dieu lui donne en abondance le mal 

qu’il a aimé, afin qu’il se rassasie des fruits de ce mal, qu’il souffre 

et qu’il désire le bien. En devenant l’esclave du Malin, il perd son 

libre arbitre et, dans cet état, ce n’est que par un effort pénitentiel 

extraordinaire de l’esprit qu’il peut obtenir la grâce de Dieu, se 

libérer du pouvoir du Malin et sortir de son propre enfer. Non 

seulement des individus peuvent être liés par une telle servitude, 

mais aussi des nations entières pendant une période plus ou moins 

longue, qui dure souvent des siècles. 

La force et la vie sont dans l’esprit seul, et cette force et cette vie 

sont d’autant plus grandes et actives que l’esprit est élevé et pur. 

Ce n’est pas Nicolas lui-même qui ébranle toute la Russie et trouble 

le monde entier, mais bien l’esprit inférieur qui domine sur lui ; et 

la Mère de Dieu, par la force de sa sainteté, tient en échec les 

colonnes de ces esprits et les commande d’un seul signe de tête. 

Devant le Christ Seigneur qui, ayant vaincu le mal et élevé son 

corps à la hauteur de son Esprit divin, dans cet éloignement 

complet de la terre, de la matière, est invisible même pour la plus 



4 
 

grande partie du royaume des esprits, tout l’enfer tremble, comme 

devant la puissance céleste suprême, tout le mal tremble, non 

seulement sur la terre, mais aussi sur tous les globes suspendus 

dans l’espace incommensurable. 

Mais tout esprit, en descendant sur terre, en prenant ce corps, 

cette enveloppe terrestre, perd la force et la vie qu’il avait dans le 

domaine de l’esprit, et ne peut être fort et vivant, ne peut faire 

beaucoup et puissamment, que s’il est soutenu par le domaine de 

l’esprit, c’est-à-dire par des esprits libres des liens du corps, esprits 

bons ou mauvais, qui, comme nous l’avons déjà dit, s’unissent à 

l’homme selon l’état de son âme, selon l’espèce et le degré de sa 

volonté. Nous savons que Moïse, en priant, c’est-à-dire en appelant 

le secours du ciel, quoique extérieurement faible, parce qu’il ne 

pouvait lever les mains de sa propre force, vainquit les ennemis 

d’Israël. C’est pour un seul juste que Dieu a sauvé des villes et des 

pays, parce que ce juste a apporté avec lui le ciel, qui a défendu cette 

ville, ce pays, contre les assauts du Malin. 

Le Christ Seigneur qui, descendant du ciel sur la terre, devenant 

le Verbe incarné, s’est soumis lui-même, pour donner l’exemple à 

l’homme, à la loi ci-dessus, a donné à l’homme, c’est-à-dire à l’esprit 

emprisonné dans la chair, dans la matière, le vrai moyen de 

retrouver le trésor de lumière, de force, de vie et de liberté que 

l’esprit a perdu par la naissance sur la terre. Dans la mesure où 

l’homme accomplit le sacrifice donné par le Christ, dans la mesure 

où, par la force de ce sacrifice, il vainc, à l’imitation du Christ, la 

chair, le monde et Satan, il retrouve le trésor susmentionné de son 

esprit et, avec ce trésor, il se trouve en communion avec le Ciel, sous 

la protection et la direction de la Grâce divine ; il se trouve aussi en 

fraternité chrétienne avec ce monde, avec les frères avec lesquels, 

dans les temps passés, il s’est uni et a vécu dans le Christ Seigneur. 

En présence de cette communion et de cette compagnie célestes, 

que sont pour l’homme tous les autres biens et forces ? Que sont sa 

force terrestre et tous ses pouvoirs, attributs et lumière terrestre, 

qu’est sa raison, son intelligence, sa science, etc. ? Quoiqu’un esprit 

très bas, qui occupe un échelon très bas sur le grand chemin divin 



5 
 

menant du plus bas au plus haut, un esprit qui vient simplement 

de l’opération animale et commence l’opération supérieure dans le 

corps humain, puisse être riche des biens et de la force du royaume 

terrestre, peut-il, avec cette richesse et cette force, dominer toutes 

les branches de ce royaume ? Peut-il même être le souverain de la 

première nation du monde... ? Oh ! quels trésors pour l’homme que 

l’amour, l’humilité, le sacrifice, l’affection, ces vertus chrétiennes 

qui placent l’homme sur les niveaux supérieurs de la voie de Dieu, 

sur les niveaux qui constituent la voie chrétienne et l’Église du 

Christ, sur les niveaux sur lesquels descend la Grâce de Dieu, cette 

puissance céleste devant laquelle tremblent toutes les forces 

inférieures de l’immensité de Dieu ! Quand la force matérielle de 

toute la terre n’est rien en comparaison de la force d’un seul esprit 

inférieur libéré des liens de la chair, que dire de la puissance du 

Ciel, de la puissance des armées du Seigneur ? Et cette plénitude 

de la grâce, cette puissance céleste – ô incompréhensible 

miséricorde de Dieu ! – descend parfois sur un pur et humble soupir 

d’homme. 

Le Christ Seigneur a sauvé le monde parce qu’il a apporté dans 

le monde le feu céleste de l’amour et du sacrifice, le feu qui, en 

apportant la Grâce de Dieu, en apportant le ciel sur la terre, dissipe 

les ténèbres et vainc le mal qui règne sur la terre. La Mère de Dieu 

a écrasé la tête du serpent parce qu'elle a collaboré à cette œuvre 

consistant à nous apporter le ciel, à vaincre le mal et à sauver ainsi 

le monde. L’homme retire un grand bien de son union en Christ avec 

son prochain, car il a été dit : « Là où deux ou trois sont réunis en 

mon nom, je suis au milieu d’eux » ; parce que chacun de ceux qui 

sont unis dans le Christ, allumant sa propre étincelle, attire la 

Grâce, ces armées célestes qui s’unissent les unes aux autres et 

chassent tout mal. Les époques chrétiennes futures, au cours 

desquelles la Loi du Christ sera de plus en plus connue et accomplie, 

dépendent du fait qu’en elles l’homme allumera de plus en plus en 

lui le feu du Christ et, par la puissance de ce feu, il s’élèvera de plus 

en plus haut, deviendra saint, et en conséquence la Grâce de Dieu 

descendra de plus en plus abondamment sur la terre, cette Grâce 



6 
 

de Dieu qui est le ciel destiné la terre ; et enfin, à la dernière époque, 

selon l’exemple le plus élevé donné par le Christ, ce dernier but de 

l’homme sera atteint : l’accomplissement de la Parole de Dieu, la 

pleine victoire sur le mal, la pleine vie par l’homme, le Royaume des 

Cieux sur la terre. 

L’Agneau de Dieu enlève les péchés du monde, car sur le sommet 

terrestre et infernal où se trouve le monde à cause de ses péchés, il 

a placé son sommet céleste dans le ton de l’Agneau sans tache, doux, 

humble, patient, cachant sa puissance céleste... C’est sur ce ton que 

l’Agneau de Dieu, se sacrifiant en esprit, en corps et en actes, au 

milieu des plus grandes adversités de la terre et des enfers, a donné 

au monde le feu du ciel, et en lui la lumière et la puissance célestes, 

chrétiennes, avec lesquelles il a accompli l’œuvre du salut du 

monde ; cela fait, il dirige pendant des siècles, jusqu’à la fin du 

monde, l’œuvre de salut qu’il a entreprise, une œuvre qui ne peut 

s’accomplir dans le monde de l’ère chrétienne que selon le modèle 

donné par l’Agneau de Dieu et seulement par la puissance du feu 

céleste apporté par lui, une œuvre dans laquelle s’accomplit 

l’expiation des péchés, la délivrance du mal, puis la guérison et le 

progrès du monde. – L’Agneau de Dieu sera toutefois encore 

longtemps tourmenté en esprit dans le monde, parce que le mal, 

agissant par l’entremise des hommes de mauvaise volonté, qui sont 

ses instruments, déposera sur l’Agneau les fruits de sa colère, ce 

que Dieu permet, afin que les méchants et les hommes de mauvaise 

volonté, après avoir déposé leurs fruits, puissent reconnaître leur 

mal, se purifier par la repentance, être relevés, progresser... 

 

Mais quand la cause du progrès, du salut du monde, ne se fait 

que par le feu céleste de l’amour et du sacrifice, pourquoi Dieu, cet 

amour et ce sacrifice suprêmes et parfaits, qui ne veut que le 

progrès, le salut de ses créatures, ces particules du feu céleste, et 

qui laisse si rarement tomber la terre et l’expose à des épreuves si 

lourdes, pourquoi, dis-je, se laisse-t-il insulter par ces particules et 

permet-il aux ténèbres de triompher ? La conscience de cet état de 

chose, qui justifie Dieu dans ses jugements, soutiendra notre foi et 



7 
 

nous permettra de nourrir plus facilement nos cœurs avec un pur 

amour pour Dieu. 

Au milieu des vicissitudes douloureuses que le feu du ciel 

traverse sur cette terre, s’accomplit la loi suprême de l’amour, de la 

justice et de la miséricorde, la loi par laquelle Dieu gouverne et qu’il 

ne transgresse pas à travers les âges ; et si les moindres choses du 

monde sont soumises à cette loi, à plus forte raison le progrès 

chrétien du monde, l’éclat du feu du ciel, l’extension du Royaume 

du Christ dans le monde, doivent-ils être soumis à cette loi. 

Selon cette loi suprême, l’amour, ce feu du ciel, cette particule 

de Dieu lui-même, doit être volontairement accepté par l’homme, et 

cette fleur céleste ne peut être nourrie et fructifiée dans le cœur 

humain que volontairement. C’est de ce volontariat que dépend la 

sainteté de ce feu. L’amour commandé, imposé, ou même créé dans 

le cœur humain par la toute-puissance de Dieu, sans la contribution 

de l’homme lui-même pour le recevoir et le nourrir, perdrait sa 

sainteté, cesserait d’être de l’amour. Ayant senti cette essence du 

feu céleste, nous pouvons aussi facilement sentir pourquoi le Dieu 

tout-puissant, qui peut tirer le globe et le monde du néant et le 

renvoyer au néant d’un seul coup de tête, s’est tant sacrifié au cours 

des âges et a tant daigné souffrir pour tourner vers lui un seul ver 

terrestre, pour obtenir de lui un seul mouvement volontaire de 

l’âme, un seul soupir. Selon cette loi suprême, l’homme ne peut agir 

et se sauver autrement qu’en se tournant vers son Créateur et en 

agissant pour lui avec amour et sacrifice, créant ainsi en lui le feu 

du ciel ; en substance, il n’y a pas d’autre moyen par lequel Dieu 

peut conduire ses créatures, héritières du bonheur futur, à 

l’héritage qui leur est assigné. 

C’est par cette loi suprême que tu es contraint, Seigneur tout-

puissant ! et si Ton amour et Ta miséricorde infinis donnent à 

l’homme d’innombrables moyens pour faciliter son salut, ils ne 

peuvent cependant pas sauver l’homme sans l’homme, sans sa 

volonté, sans la fleur de son propre champ ! 

Quand donc le progrès et le salut de l’homme dépendent du fait 

de tourner son âme vers Dieu et de l’émouvoir pour Dieu, donc de 



8 
 

l’amour et du sacrifice, de la réponse à l’appel le plus sacré : 

« Donne-moi, mon fils, ton cœur ! », quel peut être, sans cette 

essence qui seule élève et sauve, l'accomplissement de tout ce que 

la miséricorde de Dieu offre à l'homme comme moyen et aide pour 

atteindre cette essence ? Que vaut l’offrande à Dieu de simples 

biens terrestres, de la terre elle-même, de Mammon, que sont tous 

les sacrifices extérieurs et les vertus de l’homme sans ce sacrifice 

intérieur de son cœur, de son âme ? Que sont les formes et les rites 

de l’Église, que sont les prières et les bonnes actions qui, sans cette 

condition nécessaire, sont accomplies sans vie et froidement ? Que 

sont même les dons les plus sacrés de l’amour du Christ, les Saints 

Sacrements, reçus par l’homme de façon sacrilège, sans la 

participation de son âme, et à plus forte raison avec l’âme tournée 

vers la terre, Mammon, et même plus bas que la terre ? Que sont 

tous ces moyens et toutes ces aides saintes et très sacrées qui, 

lorsqu’on en abuse, ne font qu’assourdir dans l’âme de l’homme 

l’appel du Père Très-Haut à la tourner vers Lui et à l’émouvoir pour 

Lui, et ne font qu’apaiser la conscience troublée par le rejet de cet 

appel suprême ? Que vaut tout cela quand on sait que la grâce ne 

descend que vers l’amour et le sacrifice, et non vers la forme de 

l’amour et du sacrifice ? Comment peut-on supposer que l’Esprit 

Saint se laisse séduire par la seule forme de l’amour et du sacrifice, 

alors que si souvent l’homme lui-même ne se laisse même pas 

séduire par cette forme, étant donné qu’elle n’est qu’une apparence 

sans valeur ? – Est-il possible d’infléchir le ciel par des moyens 

extérieurs, en détournant l’âme du ciel et en la livrant à la terre et 

à ce qui est plus bas que la terre, en cédant aux murmures du Malin, 

en se laissant aller aux mauvais penchants et aux mauvaises 

passions, et en introduisant ainsi dans l’âme les fondements 

ténébreux du mal ?... Le mal triomphe depuis qu’il détourne 

efficacement à son propre avantage les moyens que Dieu a donnés 

à l’homme pour sa gloire et pour son salut, depuis que, en effet, 

même dans les temples du Seigneur des armées, les sacrifices sont 

offerts à Satan... ! Mais vains sont les assauts du Malin, car seuls 

l’amour et son fruit, le sacrifice offert par le Christ, tournant seuls 



9 
 

l’âme vers Dieu et l’émouvant pour Lui, apportent à l’homme Sa 

bénédiction et Sa grâce ! 

L’amour et le sacrifice infinis du Créateur et Père universel, 

ayant destiné la créature à s’élever, à s’approcher de Lui-même, son 

but ultime, conduisent la créature à travers les âges vers ce but et 

se prend soin de chaque étape de son progrès, même la plus basse, 

comme étant nécessaire pour atteindre ce but. Il nous incombe 

d’expliquer cette chose suprême et céleste par une comparaison 

avec des choses d’un ordre plus bas et plus terrestre. Ainsi, par 

exemple, le chef d’une usine comprenant divers départements 

destinés aux opérations inférieures et supérieures doit superviser 

toute la production, de la première étape à la dernière  sur la 

production initiale et sur toutes les productions ultérieures de son 

matériel, car il sait combien le processus entier est nécessaire à 

l’obtention du produit final ; ainsi, au milieu des difficultés et des 

impuretés des premières opérations, il a toujours en vue l’œuvre 

achevée, il ne cesse d’aimer cette œuvre et de veiller sur tout ce qui 

conduit à son achèvement. C’est ainsi qu’un chef, par amour de la 

cause pour laquelle il se bat, valorise le soldat, se soucie de son 

engagement, de sa coopération, et donc de son existence et de ses 

besoins ; – celui qui ne fait pas cela n’est pas vraiment un chef. 

 

La terre, errant entre les globes suspendus dans l’espace 

incommensurable, gravitant à un échelon inférieur sur le grand 

chemin de Dieu, habitée presque uniquement par des pécheurs et 

des pénitents, n’a encore que peu de communion avec le ciel et ne 

reçoit que peu d’aide du ciel. C’est, comme le disent les Saintes 

Écritures, une vallée de larmes, parce que ses habitants, les uns 

heureux, riches en biens terrestres, ne font que gagner pour eux-

mêmes un avenir de pénitence, et les autres malheureux, 

souffrants, ne font que faire pénitence pour leur passé, parce que, 

en fait, cette terre est recouverte d’esprits inférieurs, d’esprits qui 

sont une tentation pour l’homme. Des colonnes imperceptibles de 

ces esprits remplissent l’atmosphère de la terre. Ces esprits sans 

corps, sans enveloppe terrestre, n’ayant d’autre vie que celle que 



10 
 

l’homme, en s’unissant à eux, peut leur donner, sont là pour se 

repentir dans cet état, s’améliorer, se purifier, en attendant le 

moment où la Volonté Suprême les rappellera à la vie sur terre, afin 

qu’ils puissent offrir à Dieu et à leurs prochains le fruit de leur 

amélioration et de leur purification. Seuls de tels esprits, à quelques 

exceptions près, ont influencé l’homme et ont vécu sur la terre à 

travers lui avant la venue du Christ Seigneur. 

Le Christ Seigneur, par la volonté et la miséricorde du Père 

éternel, et par son amour infini, étant descendu sur cette terre pour 

son salut, a vaincu la chair, le monde et Satan, a vaincu tout le mal, 

a vaincu les esprits inférieurs qui habitaient la terre et la 

gouvernaient selon leur nature, et préparant par cette victoire un 

chemin pour l’homme et lui donnant la force de vaincre, il lui a 

ouvert le ciel. Et le Sauveur a complété cette œuvre de salut du 

monde par la lumière du ciel, par son enseignement très saint, par 

lequel il a éclairé la terre et dissipé ses ténèbres ; il a complété cette 

œuvre par sa vie, qui était la réalisation de cette lumière, de son 

enseignement ; enfin, il l’a complétée par son souffle divin, par ce 

feu d’amour et de sacrifice qu’il a apporté sur la terre, même si ce 

don céleste n’a été accepté que par le petit nombre de ceux qui 

étaient prêts à le recevoir. 

Dès que ces bienfaits célestes furent répandus sur la terre, les 

mauvais esprits de l’enfer et les esprits inférieurs de la terre, qui 

avaient jusqu’alors influencé l’homme, agi et vécu à travers lui sur 

la terre, furent limités dans leur pouvoir, et la grâce de Dieu, le 

Saint-Esprit et les bons esprits de ce monde commencèrent à 

influencer davantage l’homme, à agir davantage à travers lui. C’est 

ainsi que la domination de l’enfer sur la terre fut ébranlée par le 

Fils de Dieu, notre Seigneur Jésus-Christ ; c’est ainsi que 

s’accomplit sur la terre le commencement de la victoire du ciel sur 

l’enfer, commencement que l’homme était destiné, selon le plan 

établi, à poursuivre et à compléter au cours des siècles dans son 

progrès par la force de l’amour et du sacrifice chrétien, jusqu’au 

triomphe complet du ciel sur la terre. 



11 
 

Or, à l’époque chrétienne, l’homme, rejetant l’essence de la loi 

du Christ, n’a pas nourri dans son âme ce souffle, ce feu du Christ, 

et le mal a de nouveau inondé la terre, comme une lourde punition 

de Dieu pour ce grave péché de l’homme. Dans ce triste état de la 

chrétienté, on vit apparaître sur la scène du monde un grand 

nombre de militants qui, porteurs d’un esprit inférieur, terrestre, 

non encore touché par le rayon du feu céleste, présidèrent le monde 

et reçurent son culte et ses louanges ; c’étaient pour la plupart des 

chrétiens de forme et des païens et idolâtres en substance, dans leur 

esprit même. Ils firent beaucoup et brillamment, et influèrent 

puissamment sur les destinées de l’homme, sur l’état et la tournure 

des nations ; mais ils le firent en tant qu’instruments d’esprits 

inférieurs, mus par la puissance d’une colonne ténébreuse qui les 

soutenait ; ils le firent avec la permission de Dieu, sur le chemin de 

la puissance et du châtiment de Dieu. Seule une grandeur de cette 

sorte était connue et appréciée dans le monde ; et bien que le Christ 

Seigneur ait montré en lui-même le modèle de la vraie grandeur, 

qui est donnée à l’homme par la puissance de l’amour et du sacrifice, 

et par la puissance de la grâce divine qui descend sur l’amour et le 

sacrifice, cette vraie grandeur et cette puissance n’ont encore rien 

fait dans le monde, et encore moins régné sur le monde. Par le bien, 

par la grâce de Dieu, par les colonnes lumineuses, il n’y a pas encore 

eu de pouvoir dans le monde ; seul le mal, les colonnes ténébreuses 

ont gouverné le monde ; l’esprit de la terre, le Prince de ce monde, 

et l’esprit de l’enfer, le Prince des ténèbres, alliés contre le Ciel, se 

sont librement répandus sur la terre comme sur leur domaine. C’est 

pourquoi le faible christianisme a lutté sans succès contre le 

paganisme et l’idolâtrie infiniment persistants ; les étincelles de la 

lumière et du feu du Christ, qui couvaient à peine dans quelques 

âmes, ont cédé devant les ténèbres accablantes. Le don céleste fait 

au monde par le Christ, ce fruit de la miséricorde et de la grâce de 

Dieu, malmené dans le monde, utilisé comme instrument de 

convenance et même de passion, n’a conservé qu’ici et là sa pureté 

et sa sainteté ; méprisé et humilié par le monde, il n’est apparu 

dans le monde qu’à la manière d’un mendiant. Dans les cellules des 



12 
 

vrais moines et dans les chaumières des pauvres âmes simples, 

folles du Christ, dans ce dépouillement de la terre, il y avait une 

aspiration au ciel ; dans les niveaux supérieurs de la société, peu 

visités par la Grâce, se trouvait confirmée pour la plupart cette 

parole du Christ : « Il est plus facile à un chameau de passer par le 

trou d’une aiguille qu’à un riche d’entrer dans le Royaume de 

Dieu. » – C’est de la sorte que le monde a fait accueil à l’amour 

suprême et le sacrifice de notre Seigneur Jésus-Christ, qui, pour le 

salut du monde, est descendu de la droite du Père éternel jusqu’à 

notre terre si basse et si ténébreuse !... 

Il n’est peut-être jamais venu à l’idée de personne que Dieu, 

après deux mille années lunaires, reprocherait fermement à 

l’homme de gaspiller le don de sa miséricorde, de gaspiller le fruit 

de l’amour et du sacrifice de son Fils ; à plus forte raison, l’idée n’est 

venue à personne qu’après ce blâme pour avoir rejeté le 

christianisme, l’homme recevrait un appel à s’élever à un niveau 

chrétien plus élevé, qu’en conséquence une nouvelle miséricorde se 

déverserait sur le monde, que l’Agneau de Dieu, qui par son 

sacrifice a ouvert et fermé les sceaux du ciel, ouvrirait pour l’homme 

le sceau d’une époque plus élevée, qu’en conséquence une lumière 

plus abondante et une nouvelle force chrétienne descendraient sur 

l’homme pour le guider dans cet âge, qu’ainsi les ténèbres de son 

atmosphère spirituelle seraient éclaircies pour le monde, et qu’alors 

le gouvernement et les directives du monde proviendraient du 

Christ, non pas comme jusqu’à présent dans la loi de la force et de 

la punition, mais dans la loi de la miséricorde et de la grâce. 

L’homme ne s’y attendait pas, et pourtant tout cela commence déjà 

à s’accomplir sur terre grâce à la miséricorde jubilaire illimitée de 

Dieu. Dieu, qui prend soin de l’œuvre de salut du monde depuis des 

siècles et ne permet pas que le sacrifice de son Fils se perde sans 

fruit, sauve aujourd’hui l’homme de sa misère, et envoie ce 

sauvetage dans l’Œuvre de sa miséricorde, dans laquelle une 

lumière chrétienne plus étendue, jusqu’alors sous le voile des 

mystères, est donnée à l’homme, dans laquelle un appel est lancé à 

allumer le feu céleste dans le cœur de l’homme, dans laquelle, enfin, 



13 
 

il est décidé que ce feu ne doit pas seulement être allumé, mais qu’il 

doit même briller au point que les rayons de ce feu allument un feu 

chrétien dans le cœur de l’homme, cet astre céleste, cette partie du 

soleil du jour de Dieu destinée à la terre. 

Lorsque, à l’époque supérieure, l’homme s’engagera dans la voie 

qui lui est tracée, lorsque l’Œuvre de Dieu commencera à se faire 

connaître à l’homme et que le feu du Christ commencera à se 

répandre sur la terre, la puissance du Malin régnant sur la terre 

diminuera de plus en plus devant ce feu, jusqu’au moment où, 

comme au temps du Christ, le ciel et l’enfer entreront dans une lutte 

résolue l’un contre l’autre, et alors le feu du Christ brûlera dans le 

cœur de l’homme à tel point que le ciel, descendant vers ce feu, se 

dressera sur la terre dans sa gloire et dans sa puissance. Par cette 

puissance du ciel, tout ce qui a été presque entièrement détruit par 

le mal sur terre s’élèvera, et tout le mal qui n’a pas été entièrement 

détruit tombera, et alors un nouvel ordre s’établira dans le monde, 

conformément à la pensée originelle de Dieu ; ce sera le début du 

jour de Dieu sur terre, le début de l’accomplissement de la prière 

quotidienne de l’homme : « Que ton nom soit sanctifié... » Ainsi, le 

feu du Christ illuminera la terre lugubre, les colonnes ténébreuses 

des mauvais esprits fuiront devant la particule du ciel vivant sur la 

terre, et les esprits bons et purs s’uniront à cette particule, ce qui 

aura pour conséquence que le mal perdra sa domination sur la terre 

dans une plus large mesure qu’auparavant. 

Je dis « dans une plus grande mesure », car la terre basse et 

lourde de péchés est-elle capable de maintenir cet extraordinaire 

niveau de miséricorde de Dieu ?... Il est à craindre que cet hôte 

céleste, après avoir visité la terre, n’y puisse demeurer en 

permanence, que le feu du Christ, cet amour, ce sacrifice, ce 

sentiment ne s’y éteignent ; et alors les temps bénis passeront et le 

Malin s’emparera à nouveau des cœurs refroidis par ses colonnes 

ténébreuses, et ne cessera de régner sur le monde pendant 

longtemps, très longtemps encore... Et même au milieu du jubilé de 

la miséricorde, ce n’est qu’en certains points de la terre que le feu 

céleste brûlera et apportera au monde les bénédictions célestes. De 



14 
 

même que notre soleil terrestre réchauffe certains pays et en laisse 

d’autres dans les ténèbres et le froid, de même le soleil céleste, 

réchauffant certains points de la terre, ne jettera pas même le plus 

faible rayon sur d’autres. Mais le sceptre du monde, une fois 

arraché au Malin, ne lui reviendra plus jamais dans son ancienne 

puissance ; car les élus du Seigneur, ces flambeaux appelés à porter 

sur la terre la cause du salut du monde, endigueront et ébranleront 

sans cesse la puissance du Malin ; et ainsi la domination sur la terre 

pourra s’exercer entre l’esprit de lumière et l’esprit des ténèbres ; 

et vous, âmes pures qui aspirez au jour de Dieu, vous aurez des 

havres terrestres vers lesquels vous pourrez vous tourner pour vous 

joindre à ces élus et vous fortifier à leur contact ! Aujourd’hui 

encore, il y a des nations qui, sans être des foyers de lumière, sont 

au moins des foyers blafards au milieu des ténèbres du monde, et 

c’est déjà, ô Seigneur Dieu, un début d’accomplissement de ta 

miséricorde pour la terre ! 

Ce n’est qu’à la septième époque que le feu du Christ s’allumera 

dans le monde, et avec une telle puissance que le mal disparaîtra 

de la face de la terre devant lui, et ce feu ne s’éteindra jamais, mais 

brûlera avec une plénitude marquée tant dans le cœur de l’homme 

que dans toute la sphère de sa vie. Alors la Parole de Dieu, qui était 

crucifiée et ensevelie dans le Christ, ressuscitera et vivra dans 

l’homme comme elle a vécu dans le Christ, comme elle vit à travers 

les âges dans les cieux ; le Royaume du Christ, comme une graine 

de moutarde, ayant grandi sur le fondement posé par le Christ, 

embrassera la terre entière, et ce que nous demandons chaque jour 

s’accomplira sur la terre : « Que ton nom soit sanctifié, que ton 

règne vienne, que ta volonté soit faite... » C’est ainsi que le jour de 

Dieu resplendira dans toute sa splendeur, dont les premières 

aurores, après une longue nuit, apparaissent déjà dans l’Œuvre de 

Dieu. Ainsi, l’Église vivante du Christ sera relevée et reconstruite, 

cette Église deviendra universelle sur terre et sera unie à l’Église 

de Dieu qui est universelle dans les cieux. À ce moment-là, toutes 

les époques chrétiennes seront accomplies, toutes les branches 

issues du tronc du Christ seront vertes, et le Père éternel joindra à 



15 
 

son grand arbre à sept branches vertes la branche issue du sacrifice 

de son Fils. À ce moment-là, selon l’Apocalypse de saint Jean, « les 

sept Esprits de Dieu envoyés sur toute la terre », qui ont servi le 

Christ à travers les âges dans le plan de salut du monde, se 

tiendront sous la conduite du Christ, leur Père, devant le trône de 

Dieu, le Père universel, et le loueront et le serviront pour les siècles 

des siècles... Tout ce que l’homme a cru pendant des siècles 

s’accomplira alors : dans la sainte Église universelle, ce sera la 

communion des saints qui accomplissent la Volonté de Dieu, la 

Parole de Dieu ; les péchés commis contre cette Volonté, cette 

Parole, seront pardonnés ; il y aura une résurrection du corps, du 

corps que l’homme, à l’exemple du Christ, élèvera à la hauteur de 

la Parole ; et l’Agneau de Dieu, selon l’Apocalypse de saint Jean, 

conduira ses fidèles, avec leurs robes blanchies dans son sang, à la 

source d’eau vive, où commencera pour l’homme la vie éternelle. 

Ainsi l’œuvre de salut du monde, accomplie par le Christ, sera 

accomplie aussi par l’homme, sous la conduite du Christ gouvernant 

le monde jusqu’à sa consommation ; ainsi la grande Œuvre de Dieu, 

commencée par la création du premier homme à l’image et à la 

ressemblance de Dieu, se parachèvera en produisant le plein fruit 

du sacrifice du Christ ; ainsi la Parole de Dieu s’accomplira, le 

monde prendra fin, et un nouveau ciel et une nouvelle terre verront 

le jour : « car le premier ciel et la première terre ont disparu... » 

(Apocalypse de saint Jean). 

Tel est l’avenir tracé pour le monde ! Merci, ô Seigneur Dieu, toi 

qui, par la révélation de cet avenir, nous permets de nous réjouir et 

de nourrir nos âmes ! 

Lorsqu’il a plu à Dieu de me révéler sa volonté de servir l’homme 

en ces temps où il est guidé, de lui donner Son pardon pour avoir 

rejeté Sa miséricorde, pour avoir gaspillé le fruit de l’amour et du 

sacrifice du Christ Seigneur, de l’appeler à un degré supérieur de la 

voie chrétienne et de l’aider à accepter ce degré, en obéissant à cette 

volonté suprême, j’ai quitté le pays de ma naissance et je suis venu 

dans cette France qui m’avait été assignée pour commencer ma 

vocation. Là, j’ai senti le devoir, parmi les exilés polonais qui 



16 
 

avaient été appelés avant d’autres à servir l’Œuvre de Dieu, de vous 

révéler, Frère Jean, la volonté de Dieu et de vous appeler au service 

actif de Dieu, du prochain et de la patrie. À cette fin, du 24 décembre 

au 10 janvier, nous avons passé en revue les contenus de plusieurs 

années de travail ; et vous avez senti profondément, Frère Jean, le 

caractère sacré de l’Œuvre qui vous était présentée ; vous avez senti 

que cette Œuvre, qui s’élève aujourd’hui sur le fondement posé par 

le Christ, pour l’allumage du feu de la ferveur, pour 

l’accomplissement de ses promesses, est l’Œuvre de Dieu, la même 

Œuvre que celle que le Christ a accomplie jusqu’ici et qu’Il 

poursuivra jusqu’à la fin du monde ; qu’elle est faite dans l’Église 

du Christ pour l’élévation de l’Église, car en elle la doctrine de 

l’Église, ses formes et ses rites sont animés de l’esprit d’où ils ont 

jailli et tournés vers la fin prévue pour l’homme : émouvoir l’âme 

pour Dieu et accomplir Sa volonté. Vous avez senti que cette Œuvre, 

en rendant à l’homme sa liberté intérieure perdue, facilite sa 

reconquête de sa liberté extérieure ; qu’en ressuscitant et en 

élevant la foi de nos ancêtres, elle conduit à la résurrection de notre 

patrie ; que la Pologne ne sera pas libre tant qu’elle n’aura pas 

embrassé l’esprit du Christ et qu’elle ne l’aura pas manifesté dans 

ses actes, et d’abord dans l’acte de la pénitence et de la libération 

intérieure du joug terrestre. En conséquence, en renouvelant vos 

anciens vœux, mon frère, vous avez accepté l’appel qui vous est 

lancé par la volonté de Dieu à servir activement l’Œuvre divine et à 

vous unir à l’esprit de Napoléon, aujourd'hui serviteur actif du 

Christ et de son Œuvre. 

 

Nous avons beaucoup parlé entre nous de la vocation de ce grand 

homme ; cependant, comme notre union avec lui est d’une grande 

importance pour notre service, je me sens obligé de vous la rappeler 

brièvement aujourd’hui, Frère Jean : 

La France, par la naissance de son esprit, appartenant aux 

nations chrétiennes les plus élevées du monde, a reçu la pensée de 

Dieu pour devancer le monde dans le progrès chrétien et l’éveiller à 

ce progrès. Et lorsqu’une grande nation, pour le grand abaissement 



17 
 

de son esprit, a obscurci, entravé et même altéré la pensée de Dieu 

qui reposait sur elle, Dieu, dans sa miséricorde, à l’approche d’une 

ère chrétienne supérieure, a ressuscité cette pensée par 

l’intermédiaire de Napoléon, le plus grand homme des derniers 

temps d’Israël. 

La Révolution française de 1789 fut le premier mouvement 

révélant au monde l’approche de l’ère supérieure ; ce mouvement, 

dans la voie de la puissance et du châtiment de Dieu, prépara le 

monde à l’ère de la miséricorde et de la grâce. Déchirée et meurtrie 

par le ton de Louis XIV, la France, dans cette grande révolution, 

subit un terrible châtiment de Dieu pour avoir trahi et transfiguré 

Sa pensée, et terrifia le monde par l’ampleur de son châtiment ; or, 

après cette lourde expiation, après cette effusion de sang coupable 

et innocent, Dieu lui envoya un sauveur en la personne de 

Napoléon. Sa mission était de délivrer l’esprit français du joug de 

la terre et de l’enfer, de le guérir de la plaie infligée par Louis XIV, 

et cela en exaltant un idéal contraire, en réveillant de sa léthargie 

cet esprit français déchu pour le pousser à s’élever, et en élevant 

ainsi en France le ton du Christ sur la ruine du ton de l’excitation, 

de la mollesse et de la volupté. Par ce moyen, la France devait se 

préparer à accueillir l’ère chrétienne supérieure et à y briller, non 

plus par la terre élevée dans la civilisation terrestre, mais par 

l’esprit élevé dans la civilisation chrétienne, pour manifester sur la 

terre une grandeur correspondant à la grandeur de son esprit ; afin 

que cette grande nation, le peuple d’Israël chrétien, dont l’esprit est 

plus facile que d’autres à libérer et à élever, éveille à la vie 

chrétienne des nations plus fidèles à Dieu qu’elle-même mais 

assoupies parce que plus difficiles à libérer et à élever ; afin que ces 

nations, appelées à la fraternité dans le Christ, s’unissent les unes 

aux autres pour l’assistance commune à laquelle elles sont 

destinées ; afin que s’établisse sur la terre le fondement de la 

politique chrétienne, le fondement de la vie et de l’attitude 

chrétiennes des nations, et qu’ainsi le Christ triomphe au cœur 

même du paganisme. Napoléon était ainsi appelé à remplir pour la 

France, et par la France pour le monde, le devoir de précurseur 



18 
 

d’une ère supérieure, l’ère de la liberté et de la vie chrétienne, 

privée et publique. La France fut tirée du péché, relevée, elle 

concentra son esprit et manifesta sa vigueur, après s’être appuyée 

sur la ferveur et le feu d’un grand homme qui, soutenu par le bras 

de Dieu, fit éclater sa grandeur sur la scène publique. Les nations 

fraternelles répondirent à la France ; les liens séculaires d’Israël, 

issus de la ressemblance de l’esprit, se renouvelèrent ; une joie et 

une vie inconnues jusqu’alors se répandirent sur la terre. Cet 

homme porteur de la pensée de Dieu devint aussi grand que le 

monde par le pouvoir d’accomplir cette pensée, par la force de cette 

grande chaîne de Dieu, quoique partiellement liée en lui, mais dont 

toutes les créatures de Dieu de ce monde et de l’autre sont les 

maillons !... Mais lorsque, peu après, cet homme, ayant tourné son 

esprit vers la terre, perdit sa pureté originelle et cessa d’offrir à 

Dieu sa pure intention de le servir, lorsqu’il commença à marcher 

sur la voie terrestre et à dominer uniquement la grandeur terrestre, 

le bras de Dieu se retira de lui, son étoile commença à pâlir, et 

finalement elle s’éteignit à Waterloo, et sa mission chrétienne fut 

interrompue. 

Ainsi, la pensée, la volonté de Dieu, l’idée que Napoléon a 

apportée à la France et au monde, ne s’est que partiellement 

réalisée. Cette idée, en raison de la grande puissance du Malin 

régnant dans le monde, n’a pas été répandue, expliquée et réalisée 

même par son propre serviteur, ni connue et acceptée par le peuple 

français. L’idée venue d’en haut fut jugée comme le fruit du génie 

de l’homme, comme un système qui ne pouvait pas s’appliquer, et 

disparut du monde pour toujours avec son représentant. De son 

vivant, Napoléon a été puni pour son péché, il l’a reconnu, il a 

souffert à cause de lui, il a souffert de ne pas avoir accompli sa 

mission et, après sa mort, il s’est repenti par sa pénitence. Notre 

Dieu miséricordieux a eu pitié, n’a pas enlevé sa pensée à l’esprit 

qui aspirait à l’accomplir, et lui a permis de poursuivre la mission 

interrompue. Et aujourd’hui, après la pause autorisée, l’esprit de 

Napoléon, purifié par la pénitence, remplit sa mission depuis l’autre 

monde, marche et conduit sur le chemin chrétien, nous sert 



19 
 

fidèlement et nous appelle à servir le Christ Seigneur et son Œuvre. 

En vertu de cette direction miséricordieuse, sa dépouille mortelle a 

été apportée en France, afin d’éveiller les Français à 

l’accomplissement du devoir qui leur avait été assigné, afin que la 

nation, habituée à la direction de Napoléon sur le chemin de la 

gloire terrestre, marche, sous la direction de son esprit, sur le 

chemin qui lui avait été assigné pour la gloire de Dieu. Et la volonté 

de Dieu m’a été signifiée de saluer sur la Seine l’arrivée de la 

dépouille mortelle du précurseur du siècle, rapatrié de l’île de 

Sainte-Hélène, afin que, m’approchant de lui sur la terre, je puisse 

d’autant plus fortement m’unir à lui en esprit ; – chose que j’ai 

également accomplie lors de l’acte de dépôt de sa sépulture aux 

Invalides. 

Mais le plan encore inachevé de Dieu reposant sur la France 

opprime l’esprit de Napoléon et continuera de l’opprimer jusqu’à ce 

que la France fasse sous la direction de l’esprit ce qu’elle aurait dû 

faire sous la direction de l’homme. Comprenons donc combien cet 

esprit désire s’unir à ceux que Dieu destine à être ses organes et à 

vivre à travers eux ; or, il ne peut le faire aujourd’hui que par 

l’entremise de ceux qui obéissent au Christ Seigneur en 

accomplissant sa volonté. Comprenons aussi combien il est 

essentiel pour nous, serviteurs de l’Œuvre de Dieu, d’être associés 

à cet esprit qui, en tant que Serviteur du Christ, s’acquittant de sa 

dette envers le Christ et le monde, joue aujourd’hui un rôle éminent 

dans la réalisation de l’Œuvre de Dieu. 

Appelés par les jugements insondables de Dieu à accomplir 

l’Œuvre de l’amour et de la miséricorde de Dieu, ne cherchons pas, 

mes frères, pourquoi Dieu nous ordonne une si grande chose, à nous 

qui sommes si indignes, mais tournons plutôt toutes nos énergies 

vers l’accomplissement de la volonté suprême. Au cours des siècles 

passés, nous aurions été obligés de nous cacher derrière les murs 

des monastères pour pouvoir garder vivante dans notre cœur 

l’étincelle de feu qui nous anime et nous incite à nous consacrer au 

service de Dieu et de son Œuvre. Aujourd’hui, alors que nous 

sommes appelés à un sacrifice actif, au milieu des obstacles que le 



20 
 

mal dresse contre la propagation du Royaume du Christ dans le 

monde, enfermons-nous dans le cloître de notre intérieur, et avec la 

force chrétienne de l’amour et du sacrifice, notre seule arme, 

défendons-nous pour que le mal ne traverse pas les barreaux de 

notre cloître, n’éloigne pas de nous la Grâce de Dieu et n’introduise 

pas ses colonnes ténébreuses dans nos cœurs. Lorsque nous sommes 

appelés à un si grand honneur chrétien et à un si grand mérite, 

souvenons-nous toujours que seuls ceux qui sont purs à l’intérieur, 

libres de toute volonté propre et brûlants de l’amour et du sacrifice 

qui nous sont dévolus, peuvent accomplir notre vocation ; 

souvenons-nous que si nous osons mêler quoi que ce soit de 

personnel aux choses de Dieu, nous arrêterons bientôt le flux de la 

Grâce destinée à s’accomplir à travers nous, et donc nous 

offenserons gravement Dieu, nous trahirons sa sainte Œuvre, nous 

trahirons notre prochain et notre patrie. Beaucoup de ceux qui, 

dans le passé, ont été désignés pour servir l’Œuvre de Dieu ont 

entravé l’écoulement de la grâce par leur propre impureté ; 

aujourd’hui, la grâce, arrêtée par l’un, passera et s’accomplira par 

un autre, parce que ce qui est prévu en ces jours où commence 

l’époque supérieure chrétienne doit être accompli ; Dieu a marqué 

et béni son Œuvre de miséricorde, et le fil le plus élevé qu’il nous a 

donné à tisser, il l’a déjà tricoté de sa main souveraine ! 

Quand, face à un service aussi grand et aux adversités qui s’y 

rattachent, toutes les forces et tous les pouvoirs de notre esprit et 

de l’homme ne sont rien, dans quoi placerons-nous notre confiance 

et nos espoirs, si ce n’est dans ce trésor céleste qui, par le Christ, 

est descendu sur terre ? Allumons donc dans nos cœurs le feu 

céleste qui, au milieu des ténèbres de notre pèlerinage, est notre 

seule lumière et notre seule force, notre seule défense contre le mal 

encore si puissant dans le monde ; allumons ce feu par des prières, 

des œuvres, des pressions intérieures, des actes d’amour, 

d’humilité, de pénitence !... Et dans la mesure où nous gardons ce 

feu dans nos cœurs par la force de la Croix donnée par le Christ, 

par le labeur, par le martyre propre à cette époque, dans cette 

mesure nous repousserons le mal, nous apporterons la Grâce de 



21 
 

Dieu, nous recevrons la lumière et la force pour accomplir nos 

devoirs. 

Le Christ est notre refuge et notre défense ; en tant que Sauveur 

du monde, il soutient la cause du salut du monde qui se poursuit 

aujourd’hui. Par la volonté du Christ, le ciel, le royaume de Dieu, 

les fidèles du Christ dans l’autre monde, et bientôt les fidèles du 

Christ dans ce monde, se lèveront pour défendre et soutenir cette 

œuvre. Nous qui sommes les premiers appelés à l’accomplir sur 

terre, nous sommes la dernière étape de cette colonne d’action, nous 

sommes le canal par lequel la miséricorde de Dieu va se déverser 

sur l’humanité. 

Souvenons-nous qu’en servant fidèlement la cause de Dieu, nous 

servirons Dieu, notre prochain et notre patrie ; nous servirons aussi 

l’autre monde et, surtout, ces esprits supérieurs, sanctifiés à un 

certain degré, qui, après avoir accompli leur pèlerinage terrestre, 

ne se repentent plus, mais s’élèvent et se sanctifient dans l’autre 

monde. Ces Esprits, qui ont encore besoin de la terre pour 

progresser, pourront vivre et progresser sur la terre, lorsque celle-

ci, par suite de l’élévation de l’homme dans l’Œuvre de Dieu, 

deviendra pour eux une demeure plus convenable. N’oublions pas 

non plus que nous rendrons service aux Saints du Seigneur eux-

mêmes qui, en ces jours qui entament l’ère supérieure, donc en ces 

jours de conduite spirituelle de la terre, désirent faire leur sacrifice 

pour elle, afin de rendre au trésor de l’Amour suprême ce qu’ils lui 

ont reçu dans le passé, et ainsi de remercier Dieu pour leur 

élévation, leur sanctification. Et après avoir accompli leur dernier 

devoir pour la terre, ces saints du Seigneur quitteront la terre, 

quitteront ce monde qui appartient au cercle terrestre, et 

s’élèveront dans des cercles plus élevés, plus proches de ce ciel 

suprême d’où le Seigneur Jésus-Christ, assis à la droite du Père et 

régnant avec le Père sur l’univers créé, veille et veillera sur l’œuvre 

de salut du monde accomplie par Lui-même jusqu’à la fin des 

temps... C’est pourquoi l’aide de ces saints sera grande, plus grande 

que toute intelligence humaine, pour tous ceux par qui ils 

accompliront leur dernier devoir pour la terre. Avec un amour et un 



22 
 

sacrifice incompréhensibles, ils illumineront et alimenteront leurs 

porte-parole, pourvu que la loi éternelle d’harmonie et de 

partenariat le permette, pourvu que ceux appelés à devenir leurs 

instruments portent des cœurs purs et innocents et que, dans ces 

cœurs, par la puissance de la croix du Christ, brille le feu céleste de 

l’amour et du sacrifice. 

Après avoir offert au Seigneur notre humble action de grâces 

pour sa miséricorde, parce que, nous ayant regardés comme 

indignes, il nous a néanmoins appelés à son service dans l’œuvre du 

salut du monde, il nous est loisible de nous réjouir en esprit et de 

nous féliciter mutuellement pour la miséricorde de Dieu ; et 

puisque, en tant qu’hommes, il nous est permis de manifester par 

des signes terrestres les liens de l’esprit, nous sommes libres, à la 

manière de nos pieux ancêtres, de lever notre coupe avec un soupir 

ardent pour la prospérité de l’Œuvre de Dieu et de ses serviteurs. 

 

 

Premier toast. 

 

Que ton nom soit sanctifié, ô notre Père céleste, que ton règne 

vienne, que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel ! – Pour 

la prospérité de Votre Sainte Œuvre, dans laquelle cette prière sera 

accomplie ! Pour le salut du monde, pour sa libération du pouvoir 

du mal visible et invisible, pour la libération du joug de l’esclavage 

des peuples qui se sont repentis et méritent la liberté devant Toi, 

Seigneur ! 

 

 

Deuxième toast. 

 

Miséricorde de Dieu sur toi, Esprit serviteur de Dieu, qui, 

malgré tes faiblesses et tes erreurs, es devenu le précurseur du 

siècle, qui a ouvert la voie au siècle, et qui aujourd’hui, dans ta vie 

plus pure et plus élevée, poursuis sur la terre la mission que tu as 

reçue d’en haut. Fais briller dans l’Œuvre de Dieu la splendeur de 



23 
 

tes grandes qualités, fais briller ta vie, tes actes, ton énergie 

chrétienne ; achève ce que tu as conçu, réveille le monde de sa mort, 

conduis-le à la vie attendue, fais ainsi le bien de Dieu, de l’humanité 

et de la nation qui t’est confiée, et jouis de la paix éternelle ! – Frère, 

compagnon de notre saint service, toi qui partages cette joie, cette 

fête de notre esprit, accepte en ce moment l’assurance solennelle 

que nous obéirons aux directives que, connaissant mieux que nous 

les jugements de Dieu, tu nous donneras selon Sa volonté. – À la 

joie, à la paix et au salut de ton Esprit ! 

 

 

Troisième toast. 

 

Toi, Frère Jean, qui dans les grands jours de la Pologne fus le 

chef chrétien de la Pologne selon la loi de l’époque passée, deviens 

maintenant, comme il avait été prévu pour toi, le chef de l’Œuvre 

de Dieu selon la loi de l’époque supérieure, selon la loi du Christ, 

qui est maintenant plus profondément comprise, plus vénérée et 

davantage mise en application dans les actions des hommes ! – À la 

prospérité temporelle et éternelle de notre cher frère Jean qui, par 

la grâce de Dieu, en rejoignant le cercle des serviteurs de l’Œuvre 

de Dieu, a réjoui notre esprit et notre cœur ! Que le serviteur et chef 

de l’Œuvre de Dieu vive dans la paix, dans la lumière et dans la 

force, guidé par la droite toute-puissante sur le chemin sacré de sa 

vocation ! 

 

 

André TOWIANSKI, Pisma, t. I, 1882. 
 

 
 
 

 
www.biblisem.net 

 

 
 

http://www.biblisem.net/

