
1 
 

 

 

L’ÉVANGILE DE SADHU 

SUNDAR SINGH 
 

 
PAR 

 

FRIEDRICH HEILER, PH.D., D.D. 
 

 

 

Traduction abrégée 

 
PAR 

 

OLIVE WYON 
 

 
Publié pour la première fois en allemand en 1924 sous le titre :  

« Sadhu Sundar Singh : Ein Apostel des Ostens und Westens ».  

Quatrième édition allemande, 1926. 

 

Publié pour la première fois en anglais en 1927. 

 

 

 

 

Première édition indienne, 1970. 

 

 
1970 LUCKNOW PUBLISHING HOUSE 

 
Imprimé à 

 

The Lucknow Publishing House, Lucknow 

 

 



2 
 

 

 

  



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
« Écouter ma voix ne vous apportera rien ; vous devez entendre Sa voix. Entrez 

dans le silence, alors vous L’entendrez parler, et vous comprendrez ce qu’un 

homme venu d’un pays païen a découvert pour lui-même : seul le Christ est le 

salut. Celui qui vit en Lui meurt au péché et entre dans la vie éternelle. » – 

Sundar Singh à la Guildhall de Petersgraben à Bâle, le 20 mars 1922. 

 

 

 

NOTE DE L’ÉDITEUR (ÉDITION DE 1970) 

 
Comme l’édition anglaise a été publiée pour la première fois en 1927, alors 

que Sadhu Sundar Singh était encore en vie, il est souhaitable de noter les 

changements de temps, en particulier en ce qui concerne ses activités. De plus, 

pour le bénéfice de nos lecteurs, nous avons traduit les expressions grecques, 

latines et françaises. 

 

Ces modifications ont été apportées avec l’accord des éditeurs anglais 

originaux. 

 

 

 

 

 

 

 

  



4 
 

  



5 
 

 

PRÉFACE À LA TRADUCTION ANGLAISE 
 

 

LE défunt baron von Hügel, lui-même un homme au caractère 

saint et également un admirateur sincère de Sadhu Sundar Singh, 

a dit un jour à son sujet : « L’Église romaine a fait preuve d’une 

grande sagesse en refusant de canoniser des saints de leur vivant. » 

Ces mots constituent un avertissement salutaire dans la mesure où 

ils s’appliquent aux chrétiens d’Europe et d’Amérique qui ont 

acclamé le Sadhu, de manière assez extravagante, comme le grand 

saint indien vivant. Les excellents et utiles ouvrages qui ont été 

écrits sur Sundar Singh jusqu’à présent ont plutôt contribué à 

intensifier le « culte du Sadhu » qu’à le freiner. D’une manière 

quelque peu partiale, ils ont eu tendance à mettre trop l’accent sur 

les éléments extraordinaires et inhabituels de sa vie et de sa 

personnalité – les éléments miraculeux et extatiques – et, ce 

faisant, ils ont laissé l’élément essentiel et central, son message 

spirituel, passer au second plan. L’auteur du présent ouvrage a 

tenté de saisir et de mettre en lumière l’élément objectif et universel 

de la vie du sadhu : son message spirituel. Ma devise a été ces mots 

d’or de l’Imitatio Christi : « Non quaere, quis hoc dixerit, sed quid 

dicatur, attende. » Vue sous cet angle, sa vie extérieure occupe une 

place relativement réduite, et la plus grande partie du livre est 

consacrée à son message spirituel. 

Malgré la profonde et respectueuse admiration que je ressens 

pour le sadhu et l’amitié sincère et reconnaissante qui me lie 

personnellement à lui, je n’ai jamais manqué à mon devoir 

d’examen critique. En tant que chrétien catholique, j’ai considéré 

qu’il était de mon devoir d’écouter et d’examiner le message du 

sadhu à la lumière de la foi de l’Église universelle, selon l’esprit de 

la tradition collective de toute la chrétienté. Considéré sous cet 

angle, le message du sadhu apparaît certes merveilleusement 

édifiant, consolant et fortifiant ; mais en même temps, il trahit une 

certaine partialité et une certaine limitation de perspective qui, 



6 
 

sans rien enlever à la fraîcheur et à la force de sa personnalité, 

montrent qu’il ne peut être appliqué comme règle générale de vie ni 

présenté comme exemple universel. Mais, malgré la limitation 

subjective de la vision du sadhu, il ne fait aucun doute qu’il a un 

message positif à transmettre aux chrétiens des pays orientaux et 

occidentaux. Indiens, Européens, chrétiens et non-chrétiens, nous 

pouvons tous apprendre de lui, et c’est pourquoi nous ne devons pas 

attendre de pouvoir considérer sa vie dans son ensemble, mais, tant 

qu’il est encore parmi nous, nous devons clarifier nos idées à son 

sujet, ou plutôt à propos de son message. Tout comme Mahatma 

Gandhi et Rabindranath Tagore, Sundar Singh a une mission à 

accomplir aujourd’hui ; et si nous trouvons utile et significatif de 

parler et d’écrire sur les premiers, nous ne pouvons que tirer profit 

à concentrer notre attention sur cet éminent chrétien indien 

contemporain tant qu’il est encore en vie. 

Le bref récit de sa vie contenu dans le présent ouvrage diffère 

quelque peu des autres livres qui ont été écrits sur le Sadhu. Ce 

récit est basé sur des informations recueillies par des témoins 

oculaires fiables en Inde. 

À l’heure actuelle, Sundar Singh fait l’objet d’une controverse 

animée. Le père Hosten, jésuite à Darjeeling, a tenté de prouver 

dans The Catholic Herald of India (1923-1925) que le sadhu est un 

imposteur sans vergogne, qui a inventé la majeure partie de son 

histoire afin de se forger une réputation de sainteté. Les jésuites 

allemands ont publié ces accusations dans le journal Stimmen der 

Zeit (1924-1926), omettant toutefois l’accusation d’imposture 

délibérée ; ils considèrent plutôt qu’il s’agit d’un « trompeur 

oriental », d’un visionnaire enfantin qui confond les créations de son 

imagination avec la réalité. Les jésuites ont été soutenus par un 

pasteur protestant, le Dr O. Pfister, qui, en étroite collaboration 

avec le père Hosten, a publié un volumineux ouvrage contre le 

sadhu, intitulé de manière significative The Legend of Sundar 

Singh (Berne, 1926). Pfister considère le sadhu comme une 

personne névrosée dont le sens de la réalité est altéré et qui, par 

conséquent, a tendance, sans en être conscient, à déformer les faits 



7 
 

historiques. Il pense également avoir découvert d’autres traits 

morbides, tels que le sadisme, dans la vie psychophysique du sadhu. 

Du point de vue d’un psychanalyste, il estime que son amour pour 

le Christ trouve ses racines dans des complexes sexuels infantiles 

refoulés. 

J’ai examiné avec beaucoup d’attention les accusations des 

jésuites et de Pfister, et j’ai demandé que des enquêtes approfondies 

soient menées en Inde dans toutes les directions. Le résultat a été 

des plus étonnants, j’ai été contraint de modifier mon attitude 

critique envers l’élément miraculeux dans la vie du sadhu et de 

réviser ma théorie sur l’élément légendaire. Bien que toutes les 

questions soulevées n’aient pas encore trouvé de réponse, ce sont 

précisément les récits les plus difficiles à accepter (tels que l’histoire 

du Maharishi et la mission secrète des Sannyasis) qui ont été 

confirmés de la manière la plus inattendue. De plus, ce sont 

précisément les hommes qui ont connu le Sadhu de manière intime 

pendant près de vingt ans qui témoignent de la manière la plus 

claire et la plus convaincante de sa sincérité. 

Si les adversaires du sadhu, qui l’ont souvent critiqué avec une 

amertume polémique, se sont également attaqués à d’autres points, 

c’est parce que, aveuglés par leurs propres théories, ils ont 

complètement perdu de vue les règles les plus élémentaires de la 

critique historique, et ils sont même allés plus loin que cela. Les 

jésuites attaquent le sadhu, craignant que sa sainteté n’affaiblisse 

la prétention de l’Église romaine d’être le seul foyer des saints. Les 

protestants modernistes, quant à eux, l’attaquent parce qu’ils 

craignent que les « miracles » du sadhu ne confirment la croyance 

aux miracles de la Bible qu’ils rejettent 1. Sundar Singh supporte 

toutes ces accusations et ces attaques avec le plus grand calme et la 

plus grande joie, et ne parle de ses adversaires qu’avec amour ; il 

est « plein de la certitude que Dieu révélera la vérité en son temps ». 

Puisse la traduction anglaise de ce livre contribuer à faire 

avancer la noble entreprise des missions chrétiennes au pays des 

Vedas. Puisse-t-elle surtout être accueillie par l’Inde chrétienne et 

non chrétienne comme un signe d’affection chaleureuse et comme 



8 
 

une preuve que nous, chrétiens d’Europe, sommes prêts et disposés 

à recevoir avec gratitude l’enrichissement de la vie qui découle du 

trésor spirituel de l’Inde. 

 

MARBOURG,           

Fête de Sainte Élisabeth,      

19 novembre 1926 

 

 

 

 

 

 

  



9 
 

 

 

SOMMAIRE 
 

 
PRÉFACE 

 

INTRODUCTION 

 

Introduction à l’édition indienne 

 

 

PARTIE I 

 

LA FOI ANCESTRALE DE SUNDAR SINGH 

 

1. L’histoire de la religion sikhe 

2. Doctrine et culte sikhs 

 

 

PARTIE II 

 

L’HISTOIRE DE SUNDAR SINGH 

 

1. Jeunesse. Conflits intérieurs 

2. Conversion 

       (a) Le récit de Sundar Singh 

       (b) Considérations critiques 

3. Procès et persécution 

4. Le domaine d’activité du sadhu 

       (a) Voyages missionnaires en Orient 

       (b) Voyages missionnaires en Occident 

 

 

PARTIE III 

 

LA VIE RELIGIEUSE DE SUNDAR SINGH 

 

A. Vita Contemplativa 

       1. Prière 

       2. Extase 

       3. La paix intérieure 

       4. La joie de la croix 



10 
 

       5. Le paradis sur terre 

B. Vita Activa 

       1. L’amour fraternel 

       2. Témoignage pour le Christ 

       3. Dans le monde, mais pas du monde 

 

 

PARTIE IV 

 

LA PENSÉE RELIGIEUSE DU SADHU  

 

1. Théologie expérimentale 

2. La conception de Dieu 

3. La création 

4. Le Christ vivant 

5. Le salut 

6. Les miracles 

7. La vie future 

8. La Bible 

9. L’Église et les Églises 

10. Le christianisme et le paganisme 

 

 

PARTIE V 

 

L’IMPORTANCE DE SUNDAR SINGH 

 

1. Sa place dans l’histoire de la religion chrétienne 

2. L’importance de Sundar Singh pour l’Inde 

3. L’importance de Sundar Singh pour le christianisme occidental 

 

NOTES 

 

 

 

 

 

 

  



11 
 

 

 

INTRODUCTION À L’ÉDITION INDIENNE 
 

Friedrich Heiler a été pendant de nombreuses années professeur 

d’histoire des religions à l’université de Marbourg en Allemagne. Je 

l’ai rencontré pour la première fois lorsque j’ai étudié à Marbourg 

pendant six mois (1921-1922). 

Heiler avait alors moins de trente ans. Il était assez inhabituel 

dans une université allemande qu’un homme aussi jeune soit 

nommé à une chaire aussi importante. Il avait été élevé dans la 

religion catholique romaine et trouvait son autorité rigide assez 

irritante. Il devint luthérien sous l’influence de l’archevêque 

d’Uppsala, le Dr Nathan Söderblom. Heiler ne considérait pas cela 

comme une conversion d’une Église à une autre, mais comme un 

développement spirituel au sein de la même Église œcuménique. 

Lorsque le pape Jean XXIII a récemment inauguré une nouvelle ère 

dans la vie de l’Église catholique romaine, Heiler a salué 

l’œcuménisme qui s’est installé dans cette Église à cette époque. 

En 1921, il venait de se marier. Lui et sa femme formaient un 

couple très uni et m’accueillaient chaleureusement chez eux chaque 

fois que je leur rendais visite. 

À cette époque, The Sadhu, que j’avais écrit en collaboration 

avec le chanoine B. H. Streeter, venait d’être publié. Heiler en avait 

reçu un exemplaire pour le critiquer. Il l’avait lu et l’avait trouvé 

passionnant. Mais il estimait en même temps qu’on ne rendait pas 

justice au message de Sundar Singh. De nombreux livres avaient 

été écrits sur Sundar Singh. Les ouvrages d’Alfred Zahir et de 

Rebecca Parker mettaient l’accent sur l’aspect miraculeux de sa vie. 

En tant que théologien européen, Heiler était conscient des 

nombreuses difficultés que cette approche soulevait. The Sadhu 

avait tendance à mettre l’accent sur l’aspect extatique ; il semblait 

que la principale contribution de Sundar Singh à la vie religieuse 

résidait dans l’expérience extatique qu’il avait vécue. L’intérêt de 

Heiler pour Sundar Singh était si intense qu’il décida d’écrire lui-



12 
 

même un livre, soulignant l’importance de son message, d’une part 

pour l’Occident et d’autre part pour l’Orient. 

Il était tout à fait qualifié pour écrire un tel livre, car c’était un 

homme profondément religieux. Il avait écrit un livre sur la prière 

(Das Gebet) dans lequel il manifestait une connaissance 

approfondie de la prière telle qu’elle est pratiquée dans toutes les 

religions du monde, une familiarité avec les classiques spirituels de 

l’humanité, une connaissance approfondie des saints et des 

mystiques, de leurs tempéraments, de leurs expériences, de leurs 

échecs et de leurs réussites. Toutes ces qualités étaient 

certainement décisives pour la tâche à laquelle il s’attela alors. 

Mais il y avait une sérieuse limitation. Il ne connaissait 

personnellement aucun homme ou femme religieux en dehors de 

l’Europe. Il n’avait jamais vécu en dehors de l’Allemagne. 

Heiler s’intéressait beaucoup à la vie et à l’œuvre d’un autre 

sannyasi chrétien en Inde, Brahmabandhav Upadhyaya. À certains 

égards, Sundar Singh et Brahmabandhav se ressemblaient 

beaucoup, mais à bien d’autres égards, ils étaient totalement 

différents. Sundar Singh était sikh de naissance et possédait les 

qualités d’endurance, de courage et de disposition à mourir pour la 

religion ou la révolution qui caractérisaient son peuple. 

Brahmabandhav était un brahmane bengali et possédait la 

perspicacité intellectuelle et la vaste érudition qui caractérisaient 

ses ancêtres. Tous deux suivaient fidèlement la conception indienne 

du renoncement. Tous deux étaient convaincus que la religion 

chrétienne devait être prêchée en Inde d’une manière 

véritablement indienne. Ils étaient persuadés que dans leur mode 

de vie comme dans leur méthode d’enseignement, ils devaient 

utiliser ce que l’Inde avait produit de mieux. Sundar Singh fut 

baptisé et confirmé dans l’Église anglicane et bénéficia d’une 

grande liberté pour développer ses idées. L’évêque Lefroy, évêque 

de Lahore et plus tard métropolite de l’Inde, comprit ses difficultés 

avec une sympathie et une perspicacité rares. Mais dans l’Église 

catholique romaine, Brahmabandhav était tenu en échec par les 

autorités ecclésiastiques. Ses écrits furent interdits, comme l’ont 



13 
 

été récemment ceux de Teilhard de Chardin de son vivant. L’Église 

catholique romaine estimait que pour une tâche aussi difficile que 

l’interprétation du Christ en Inde, l’initiative et l’audace d’un seul 

homme ne suffisaient pas. Ce qu’il disait devait être conforme à la 

tradition et à la sagesse de l’Église. Sundar Singh n’était pas 

désireux de fonder un nouvel ordre de moines, mais 

Brahmabandhav l’était ; il estimait qu’un tel ordre était essentiel 

pour servir de fer de lance à tout mouvement visant à 

l’indigénisation du Christ. Mais son Église refusa d’approuver sa 

proposition de créer un tel ordre. Fort de ses connaissances 

philosophiques et de son intelligence vive, Brahmabandhav 

estimait que l’Advaita de Sankara devait être pleinement utilisé 

dans l’exposé du christianisme aux hommes instruits de l’Inde. Il 

souhaitait que la philosophie hindoue telle qu’enseignée par l’école 

de Sankara soit pleinement assimilée à la pensée chrétienne en 

Inde. L’esprit de Sundar Singh était d’une nature beaucoup plus 

simple. Il n’avait pas la formation philosophique ni les 

connaissances nécessaires pour tenter quoi que ce soit de similaire 

au système de Brahmabandhav. Dépourvu de la subtilité du génie 

de ce dernier et de sa pénétration métaphysique, Sundar Singh 

était un adepte d’une religion de type personnel prônée par l’autre 

grand penseur de l’Inde, Ramanuja. Consciemment, parfois même 

malgré lui, Sundar Singh abordait les problèmes chrétiens d’une 

manière véritablement indienne dans ses sermons et ses livres 

populaires. Sundar Singh et Brahmabandhav ont tous deux 

effectué de nombreux voyages en Europe et ont été déçus par 

certaines de leurs expériences là-bas. Sundar Singh était convaincu 

que, s’il existait des chrétiens individuels entièrement dévoués au 

Christ, une grande multitude de chrétiens nominaux vivaient et 

mouraient sans être vraiment conscients des richesses de la vie 

spirituelle que le Christ nous a données dans sa religion. 

Brahmabandhav était affligé par les nombreuses façons dont 

l’influence occidentale dominait la vie politique, sociale et culturelle 

de l’Inde. Les sikhs se sont révélés être les soldats les plus loyaux 

de l’armée britannique et ont combattu vaillamment à ses côtés. 



14 
 

Sundar Singh croyait que le bien-être de l’Inde ne pouvait se 

poursuivre qu’avec son lien permanent avec la Grande-Bretagne. 

Pour lui, l’autonomie signifiait la ruine du pays. Brahmabandhav, 

en revanche, était un nationaliste ardent et luttait avec sa plume 

et sa langue viriles pour l’établissement de la liberté. Il fut un 

pionnier dans la lutte pour l’indépendance. Tous deux sont morts 

dans la quarantaine : Sundar Singh à l’âge de quarante ans et 

Brahmabandhav à l’âge de quarante-six ans. Le grand intérêt de 

Heiler pour l’œuvre de Brahmabandhav et sa sympathie active pour 

les idéaux pour lesquels Brahmabandhav a œuvré peuvent être 

considérés comme une qualification importante pour la composition 

d’un nouveau livre sur Sundar Singh. 

Avec son énergie habituelle, Heiler rassembla tous les sermons 

de Sundar Singh dont il avait entendu parler et envisagea même 

d’étudier l’ourdou afin de pouvoir les lire dans la langue originale 

dans laquelle Sundar Singh les avait prêchés. Il étudia ces sermons 

avec soin et réfléchit profondément à leur signification. Le livre de 

Heiler s’étoffa progressivement. Il s’intitulait Sadhu Sundar 

Singh : Apostel des Ostens und Westens. La première édition parut 

en 1923. Chaque édition suivante fut enrichie de nouveaux ajouts. 

Vingt mille exemplaires du livre allemand furent vendus. Il 

contenait de nombreux commentaires éclairants sur le message de 

Sundar Singh à l’Orient et à l’Occident. Les comparaisons et les 

contrastes entre lui et les autres chefs religieux du monde, en 

particulier les chefs chrétiens, ont jeté un nouvel éclairage sur son 

enseignement. À ce jour, il s’agit de l’examen le plus complet et le 

plus approfondi de l’enseignement de Sundar Singh. Il est 

significatif que le chemin vers une compréhension plus claire de la 

personnalité créative et du message de Sundar Singh soit passé par 

l’Allemagne (comme pour la plupart des sujets théologiques) pour 

atteindre l’Église œcuménique. 

Le livre de Heiler a été traduit en anglais sous le titre The 

Gospel of Sundar Singh (L’Évangile de Sundar Singh). Il est épuisé 

depuis de nombreuses années. Des amis m’écrivaient de temps en 

temps pour me demander où ils pouvaient se procurer des 



15 
 

exemplaires, mais je ne pouvais pas les aider. À une occasion, j’ai 

écrit directement à la traductrice du livre, le Dr Olive Wyon, qui a 

réussi à m’envoyer deux exemplaires que j’ai remis aux personnes 

qui les attendaient avec impatience. Il est bon de savoir que la 

maison d’édition Lucknow Publishing House a maintenant accepté 

ma recommandation et décidé d’imprimer une édition indienne de 

ce livre. Nous pouvons être sûrs que des milliers de lecteurs en Inde 

et à l’étranger en bénéficieront. 

Entre 1922 et 1929, une violente controverse a fait rage, en 

particulier en Allemagne, au sujet de l’honnêteté de Sundar Singh. 

Il avait revendiqué de nombreux miracles. Ses détracteurs 

soutenaient que ses récits de ces miracles étaient contradictoires, 

qu’il n’y avait pas de témoins oculaires et qu’il n’existait aucun 

document écrit d’autres personnes pour les confirmer. Le professeur 

Heiler prit l’initiative d’une vaste enquête sur la vie passée de 

Sundar Singh. Il publia les résultats de son enquête dans deux 

livres en allemand, Apostel Oder Betruger et Die Wahrheit Sundar 

Singhs. Ces ouvrages contenaient les jugements réfléchis de 

nombreuses personnes instruites en Europe, telles que des 

professeurs, des pasteurs et des journalistes qui l’avaient connu 

pendant des années en Inde et qui affirmaient qu’il était un homme 

honnête et sincère. Mais surtout, ils contenaient les explications 

que Sundar Singh lui-même avait données en réponse à ces 

questions controversées. On ne peut juger un homme sans avoir 

entendu ses propres explications. Les livres mettaient donc en 

avant les nombreuses lettres que Sundar Singh avait écrites à 

Heiler pour lui expliquer exactement ce qui s’était passé. À une 

occasion, Sundar Singh réprimanda Heiler en lui disant : 

« Pourquoi perdez-vous votre temps précieux à me défendre ? Vous 

avez des tâches bien plus importantes à accomplir pour le 

Seigneur. » Cette attitude détachée du monde était tout à fait 

caractéristique de lui. Ces deux livres, rédigés avec beaucoup de 

soin, ont largement contribué à apaiser l’amertume et la colère qui 

animaient le débat. Ils m’ont d’ailleurs été d’une grande aide 

lorsque j’ai écrit ma biographie de Sundar Singh. Ils étaient comme 



16 
 

des albums personnels riches en photos de Sundar Singh à 

différentes étapes de sa croissance physique et spirituelle. Des 

témoins de tous les horizons avaient répondu à la demande de 

Heiler et lui avaient envoyé leurs souvenirs de lui et leur 

appréciation de son caractère. Comme dans tout album, certaines 

photos étaient floues et décolorées, d’autres étaient claires et vives. 

L’impression générale qui s’en dégage est celle d’un homme sincère 

et honnête dans son service du Christ et dans son dévouement à 

Lui. 

Le Dr Emil Brunner m’a dit : « Les écrivains allemands comme 

Rudolf Otto et Friedrich Heiler ont été balayés par le flot de la 

théologie barthienne qui a envahi le monde chrétien tout entier. » 

C’est probablement la véritable raison pour laquelle les livres de 

Heiler sur Sundar Singh n’ont pas reçu beaucoup d’attention. La 

théologie barthienne n’a que faire des mystiques, bien qu’il y ait 

beaucoup de mysticisme dans la Bible.  

J’avais emporté une douzaine de livres théologiques 

intéressants pour mes vacances à Kodaikanal en 1956 ; entre mes 

promenades, je revenais sans cesse sur le livre allemand de Heiler 

et sa traduction anglaise. La traduction anglaise n’est qu’un abrégé 

et le texte allemand contient de nombreux passages et notes de 

prime importance qui n’ont pas été repris dans la traduction. Il m’a 

été très utile de lire le livre allemand, même si cela m’a pris 

beaucoup de temps, car je lis l’allemand assez lentement. J’étais 

convaincu que cette étude approfondie de la vie intérieure et de 

l’enseignement de Sundar Singh en valait largement la peine. 

Le professeur Heiler s’est rendu en Inde entre 1957 et 1959. Il a 

été invité à donner une conférence sur la notion de Dieu dans le 

mysticisme indien et occidental au Collège Sanskrit de Calcutta, un 

honneur qu’il a accepté avec joie. Dans cette conférence, il déclara 

que l’Inde était sa patrie spirituelle, que visiter ce pays avait été 

l’ambition de toute sa vie et que son rêve se réalisait enfin. Il 

regrettait vivement de ne pas pouvoir s’adresser à son auditoire en 

sanskrit, la langue des livres sacrés de l’Inde et la mère des langues 



17 
 

européennes, bien qu’il l’ait étudiée pendant plus de quarante ans 

et l’ait souvent citée dans sa conférence. 

Le professeur Heiler traite avec lucidité le sujet difficile du 

mysticisme. Il souligne que le mysticisme comporte des variantes 

et que souvent des éléments personnels et impersonnels se 

mélangent dans une même religion. L’hindouisme trouve sa place 

pour Sankara et Ramanuja, bien que sur les questions de Dieu, de 

l’âme et du salut, les deux penseurs soient fondamentalement 

opposés. Dans le christianisme médiéval, Maître Eckhart et Henri 

Suso apparaissent côte à côte. On peut dire que la conférence de 

Heiler est une explication de Marc 4:11 : « À vous, il est donné de 

connaître les mystères du royaume de Dieu, mais pour ceux qui sont 

dehors, tout est dit en paraboles. » Heiler illustre ses propos par une 

multitude d’exemples tirés de nombreux pays et de nombreuses 

époques. 

Il montre où intervient l’évangéliste indien Sundar Singh. Son 

type personnel d’union mystique avec Dieu est similaire à la 

relation entre une mère et son enfant. Dans cette expérience 

familiale, Sundar Singh trouve un symbole adéquat de l’amour de 

Dieu pour l’homme et de l’amour de l’homme pour Dieu. Lorsqu’un 

enfant se perd dans les bois et que son cœur est rempli de peur, il 

est sûr que sa mère a commencé à le chercher avant même qu’on ne 

s’aperçoive de son absence. Comme le dit saint Paul : « Nous ne 

savons pas ce qu’il convient de demander dans nos prières, mais 

l’Esprit lui-même intercède pour nous par des gémissements 

inexprimables » (Romains 8:26). 

Pendant de nombreuses années, le professeur Heiler s’est tenu 

prêt à mettre à ma disposition les résultats des recherches 

minutieuses qu’il avait menées sur Sundar Singh. Chaque fois que 

je lui écrivais, il me répondait immédiatement en m’apportant toute 

l’aide qu’il pouvait m’apporter. Lorsqu’il était en Inde, nous étions 

impatients de le rencontrer, mais ma femme et moi étions déjà 

partis pour Kodaikanal pour nos vacances annuelles. Le professeur 

et Mme Heiler se sont rendus à Kodaikanal et nous avons passé une 



18 
 

journée ensemble à discuter de nombreuses choses et à raviver de 

précieux souvenirs. 

La mort de Heiler, le 28 avril 1967, nous a privés d’un critique 

altruiste et perspicace de Sundar Singh, à notre grand regret. Il fut 

un ami fidèle tout au long de sa vie. Le 30 janvier de cette année-

là, il avait fêté ses 75 ans. Ses proches, ses amis et ses élèves ont 

organisé des festivités pour célébrer cet heureux évènement ; des 

réunions ont été organisées et des articles ont été publiés pour le 

remercier des services qu’il avait rendus à l’Église œcuménique. Je 

n’ai pas pu assister aux célébrations d’anniversaire, mais je lui ai 

envoyé mes vœux dans une lettre, mentionnant en particulier que 

l’Église indienne lui était très redevable pour le travail qu’il avait 

accompli en faisant connaître Sundar Singh au monde entier. 

 

 

A. J. APPASAMY 

 

 

 

 

 

 

  



19 
 

 

 

INTRODUCTION 
 

 

Un invité étrange se tient devant la porte d’une maison 

anglaise : une silhouette grande et droite, vêtue d’une longue robe 

couleur safran, avec un grand turban enroulé autour de la tête. Son 

teint olive et sa barbe noire trahissent ses origines indiennes ; ses 

yeux sombres, à l’expression douce, révèlent un cœur serein et 

brillent d’une infinie gentillesse. L’inconnu donne son nom à la 

jeune fille qui lui ouvre la porte : Sadhu Sundar Singh. La jeune 

fille le regarde un instant avec étonnement, puis elle se précipite 

pour appeler sa maîtresse : « Il y a quelqu’un à la porte qui souhaite 

vous voir, madame ; je ne sais pas prononcer son nom, mais il 

ressemble à Jésus-Christ 2 ! » 

Lors d’une réunion dans une certaine ville d’Amérique, une 

enfant de trois ans était assise au premier rang. Elle fixait de toutes 

ses forces l’orateur, cet homme mystérieux vêtu d’une robe safran. 

Lorsque l’orateur eut terminé son discours et se fut assis, la petite 

fille dit d’une voix claire et aiguë qui résonna dans toute la salle : 

« Est-ce Jésus-Christ 3 ? » 

La jeune Anglaise et la petite Américaine n’étaient pas les 

seules à avoir immédiatement perçu la sainteté et la vocation divine 

de ce visiteur indien qui leur rappelait tant notre Seigneur. De 

nombreux hommes et femmes, tant en Asie qu’en Europe, qui ont 

eu la chance de le voir, ont eu le sentiment qu’il était la 

réincarnation d’un des grands hommes de Dieu de l’époque 

biblique. « Partout où il va, on entend les gens dire : “Comme il 

ressemble au Christ !” », écrit Mme Parker, son amie et biographe. 

Et Jean Fleury, missionnaire parmi les Marathes, dit : « Cet 

homme est un sermon vivant : je n’ai jamais rencontré quelqu’un 

qui vous aide à voir le Christ comme lui. » Même le célèbre 

théologien américain Frank Buchman, du Hartford Theological 

Seminary, résume ainsi son impression sur le sadhu : « Il ressemble 

plus au Christ que quiconque nous ayons jamais vu. » 

Cette impression intuitive est confirmée par tout ce que nous 

apprenons de la vie et de l’enseignement de cet homme 



20 
 

remarquable. Dans la merveilleuse histoire de sa vie et dans son 

activité apostolique, ce disciple chrétien indien ressemble au grand 

apôtre des Gentils. Comme Paul, Sundar Singh a été converti de 

manière merveilleuse par une vision du Christ ; comme lui aussi, 

Sundar Singh est passé du statut d’ennemi acharné à celui de 

disciple et d’apôtre dévoué ; comme Paul, il n’a pas reçu l’Évangile 

des hommes, « mais... par la révélation de Jésus-Christ » ; comme 

lui, il a voyagé par terre et par mer afin de témoigner de la grâce et 

de la puissance de son Sauveur ; comme lui, il a tout fait et tout 

souffert pour l’Évangile ; comme Paul, il peut littéralement dire : 

 
« Dans les travaux, plus abondamment ; dans les prisons, plus 

abondamment ; dans les coups, au-delà de toute mesure ; dans les morts, 

souvent ; dans les voyages, souvent ; dans les périls des fleuves, dans les 
périls des brigands... dans les périls dans les villes, dans les périls dans 
les déserts... dans les travaux et les peines, dans les veilles souvent, dans 

la faim et la soif, dans les jeûnes souvent, dans le froid et la nudité. » « En 
tout, nous nous recommandons comme ministres de Dieu, par une grande 
patience, dans les afflictions, dans les nécessités, dans les détresses, dans 

les coups, dans les emprisonnements, dans les tumultes, dans les travaux, 
dans les veilles, dans les jeûnes... par les mauvaises et les bonnes 

réputations. » (2 Corinthiens 11:26, 27.) 

 

Les similitudes extérieures et intérieures que l’on peut trouver 

entre la vie de Paul et celle du sadhu sont surprenantes. Un pasteur 

suisse déclare : « Je crois qu’au cours des siècles, personne n’a été 

plus semblable à Paul que le sadhu, tant dans son message que 

dans d’autres domaines, non seulement parce qu’il est oriental, 

mais aussi parce que, comme Paul, il est possédé par le Christ à un 

degré inhabituel. » 

À bien des égards, cependant, Sundar Singh ressemble encore 

davantage à notre Seigneur tel qu’il était sur terre. Comme Jésus 

de Nazareth, il errait sans domicile fixe de village en village, de ville 

en ville ; comme le Maître, il n’avait souvent « nulle part où poser 

sa tête ». Comme Lui, il se retire constamment dans la solitude des 

collines, où, loin de ses frères, il passe des heures en profonde 

communion avec le Père éternel. Comme Lui, il proclame l’Évangile 

dans un langage simple, compréhensible par tous ; comme Lui, il 

est également passé maître dans l’art d’enseigner à travers des 

paraboles qui aident les esprits lents à saisir quelque chose de la 



21 
 

signification des mystères célestes. Comme lui, il est plein d’amour 

pour les enfants et « laisse toujours les petits » venir à lui. Il a tout 

quitté pour suivre son Maître – sa maison, sa famille et ses biens ; 

afin de le servir complètement, il a pris au pied de la lettre le 

commandement : « Ne vous procurez ni or ni argent dans vos 

bourses, ni sac pour le voyage, ni deux tuniques, ni chaussures, ni 

bâton. » Et tout, comme il a littéralement obéi aux instructions de 

Jésus, la prophétie de Jésus s’est littéralement accomplie dans sa 

vie : « Vous serez amenés devant des gouverneurs et des rois, à 

cause de moi, pour leur rendre témoignage, ainsi qu’aux nations. » 

Ainsi, dans la vie de Sundar Singh, nous voyons une partie de 

l’histoire biblique se dérouler sous nos yeux ; cette vie du Sauveur 

et de son apôtre, qui semble à tant de nos contemporains être soit 

une légende incroyable, soit un idéal inaccessible, est redevenue 

concrète et réelle dans la vie de cet homme de Dieu. « À chaque 

instant », dit le pasteur suisse déjà cité, « le Nouveau Testament 

prend vie dans toute la richesse variée de son expérience intérieure 

et extérieure ; à travers lui, nous le voyons parmi nous dans toute 

sa richesse et sa merveille ». 

 

 

 

 

 

 

  



22 
 

  



23 
 

 

 

SADHU SUNDAR SINGH 
 

PARTIE I 
 

La foi ancestrale de Sundar Singh 
 

I. L’HISTOIRE DE LA RELIGION SIKHE 

 

Cet apôtre chrétien du début du XXe siècle, dont la vie était un 

véritable « miroir du Christ », vient de ce grand pays de religion 

qu’est l’Inde. Aucune autre terre non chrétienne ne possède une 

richesse religieuse aussi grande que celle du Gange et de l’Indus. 

Depuis ces temps lointains où les saints rsi (rishis) ont reçu 

l’inspiration qu’ils ont incarnée dans les hymnes védiques, le 

courant de la vie religieuse, s’élargissant progressivement en de 

nombreux canaux différents, a coulé à travers les siècles jusqu’à 

notre époque. De l’infinie variété du patrimoine religieux de l’Inde, 

que nos recherches scientifiques n’ont pas encore pu étudier dans 

son intégralité, émergent certaines tendances dominantes : le riche 

ritualisme et l’ascétisme du brahmanisme, la profonde sagesse 

mystique du Vedanta, la discipline spirituelle artificielle du yoga, 

les doctrines profondes du bouddhisme, la dévotion théocentrique 

ardente du bhakti et le zèle consumant de l’islam. Ces types très 

variés se mélangent et se croisent sans cesse dans l’histoire de la 

religion en Inde. L’une de ses combinaisons les plus remarquables 

est la religion sikhe, la foi ancestrale de Sundar Singh 4. 

La religion sikhe est une foi réformée qui a tenté de réaliser une 

synthèse plus élevée entre l’hindouisme et l’islam. Son fondateur 

était Gourou Nanak, qui appartient à ce groupe de grands religieux 

Bhakti de la période médiévale indienne et auquel nous associons 

les noms de Chaitanya, Nam Dev et Kabir ; ce dernier avait déjà 

réalisé une union entre la piété hindoue et islamo-soufie. Nanak est 

né en 1469 à Rayapur, près de Lahore, dans le Pendjab, de parents 



24 
 

riches ; très tôt dans sa vie, il a quitté le monde, revêtu la robe 

safran d’un ascète et est devenu un fakir, un saint errant ou, dans 

le langage du Moyen Âge indien, un sadhu. Il a cherché le salut 

dans toutes les religions et tous les cultes existants de son époque, 

mais sans succès. 

 
« J’ai consulté les quatre Vedas, mais ces écrits ne trouvent pas les 

limites de Dieu. J’ai consulté les quatre livres des musulmans, mais la 

valeur de Dieu n’y est pas décrite. J’ai vécu près des rivières et des 

ruisseaux, et je me suis baigné dans les soixante-huit lieux de pèlerinage ; 

j’ai vécu dans les forêts et les clairières des trois mondes, et j’ai mangé des 

aliments amers et sucrés ; j’ai vu les sept régions infernales et les cieux 

au-dessus des cieux. Et moi, Nanak, je dis : l’homme sera fidèle à sa foi 

s’il craint Dieu et fait de bonnes œuvres 5. » 

 

Telle était la nouvelle vérité que Nanak avait découverte après 

une recherche acharnée, et qu’il ne se lassait plus de proclamer 

partout depuis lors. Afin de prêcher ce message, il entreprit de longs 

voyages missionnaires, en Inde orientale, à Ceylan, au Cachemire 

et même à La Mecque. Ce sadhu, qui était à la fois un mystique et 

un prophète, mena une vie des plus variées, pleine d’évènements 

merveilleux, et après sa mort, sa mémoire fut ornée, comme celle de 

tant de ses prédécesseurs, d’une couronne de contes légendaires. 

Au cœur de son message se trouvait la pensée de l’unité de Dieu, 

de l’omniprésence de Dieu et du devoir d’adoration spirituelle. Il 

considérait les rites et les sacrifices comme inutiles ; la véritable 

adoration de Dieu consistait en ceci : louer Dieu chaque matin et se 

consacrer corps et âme au Créateur. Il déclarait que les distinctions 

de caste et les différences religieuses n’étaient pas essentielles. « Il 

n’y a ni hindou ni musulman » était sa devise. « Je rejette toutes les 

sectes et ne connais que le Dieu unique que je vois sur terre, au ciel 

et partout ailleurs. » L’égalité et la fraternité de tous les hommes 

étaient le grand idéal qu’il prônait. Cependant, cette religion large 

et spirituelle de Nanak était aussi une religion strictement 

autoritaire. Bien qu’il fût lui-même un humble esprit religieux, il 

exigeait de ceux qui le rejoignaient une obéissance inconditionnelle, 

voire l’abandon de leurs propres opinions et de leur propre façon de 



25 
 

penser. Le caractère autoritaire de sa religion est implicite dans son 

nom. Sikh – c’est-à-dire « érudit », « celui qui apprend », « disciple 

du gourou » – du représentant de Dieu. 

À sa mort, Nanak confia la poursuite de son œuvre à l’un de ses 

serviteurs nommé Angad. Ainsi, sa dignité personnelle en tant que 

gourou devint une sorte de fonction ecclésiastique. Le troisième 

gourou sikh, Amar Das, comme Nanak, était un grand auteur de 

cantiques, dont les poèmes vivent encore dans les pages du Granth. 

Le quatrième successeur de Nanak, Gourou Ram Das (1574-1581), 

a joué un rôle influent dans le développement ultérieur de la 

religion sikh. Il a établi la dignité du gourou comme une fonction 

héréditaire. Mais surtout, il donna aux sikhs un sanctuaire central, 

une Mecque, le « Temple d’Or » de Hari Mandar (c’est-à-dire le 

Temple de Hari), qui s’éleva au milieu du Bassin sacré 6 à Amritsar. 

Son fils, le gourou Arjun (1581-1616), n’est guère moins 

important, car c’est lui qui a donné à la religion sikhe son livre sacré 

en 1604. Il a ajouté certains de ses propres poèmes aux écrits de 

Nanak et Amar Das, ainsi qu’une quantité de textes justificatifs 

tirés des écrits de Kabir, Nam Dev, Ravi Das et Farid. Ce livre 

sacré, composé en hindi médiéval et écrit en caractères gurmukhi, 

une forme dégénérée du devanagari (alphabet sanskrit), est devenu 

le Granth, c’est-à-dire « le Livre » par excellence, le canon sacré des 

Écritures sikhs, source d’inspiration et de doctrine, qui a 

inévitablement réduit l’influence des Vedas et des Puranas. À 

partir de ce jour, l’étude du Granth devint obligatoire pour tous les 

sikhs, et même le seul moyen d’accéder au salut. À l’instar de 

l’islam, du judaïsme et du mazdéisme, la religion sikhe devint la 

religion d’un livre. Gourou Arjun mourut en martyr de sa foi aux 

mains des musulmans. Son fils, Gourou Har Govind (1606-1638), 

fit la guerre aux mahométans afin de venger la mort de son père. 

Par cet acte, le sikhisme s’éloigna de l’enseignement originel de 

Nanak, qui dénonçait toute violence et qui avait toujours prêché la 

patience, le pardon et l’endurance de la souffrance. À cause de Har 

Govind, la religion sikhe s’est engagée sur la voie guerrière de son 

ennemi mortel, l’islam. Il est vrai que le neuvième gourou, Teg 



26 
 

Bahadur, a repris la vie simple de fakir menée par Gourou Nanak, 

mais son propre fils, Govind Singh, le dixième dans la succession de 

Nanak (1675-1708), a renoué avec l’esprit guerrier de Har Govind. 

C’est lui qui transforma toute la communauté sikhe en une grande 

ecclesia militans, une organisation militaire disciplinée. C’est lui 

qui jura haine et vengeance contre les musulmans en raison du 

martyre de son père, Gourou Teg Bahadur, et qui conçut l’idée 

audacieuse de détruire le pouvoir musulman en Inde. Afin de 

souder tous les adeptes de la religion sikhe en un seul groupe, il 

décréta que tous les sikhs appartiendraient désormais à une seule 

caste supérieure, qui portait le nom de khalsa (de l’arabe halis), 

« les purs ». L’égalité de tous les sikhs – ainsi que leur esprit 

guerrier – devait être encore soulignée par l’ajout du nom Singh 7. 

Afin de rendre cette uniformité plus complète, Govind s’efforça 

d’établir une différence extérieure stricte entre les sikhs et le reste 

des hindous et des musulmans. Il interdit à ses adeptes de se référer 

aux Vedas, aux Sastras ou au Coran, et il leur interdit également 

de se soumettre à l’autorité des brahmanes ou des mollahs. Il leur 

interdit de se rendre dans les temples ou les lieux saints, d’observer 

les cérémonies hindoues traditionnelles et de porter les signes 

religieux hindous. Comme signe extérieur distinctif des sikhs, 

Singh prescrivit les cinq « k » : kes (cheveux longs), kach (culottes 

courtes), kara (bracelet en acier), kirpan (épée) et kangha (peigne). 

Afin d’inspirer l’esprit guerrier des sikhs, il composa des hymnes 

martiaux dans lesquels il appelait son peuple à lutter contre les 

musulmans, et les ajouta aux écrits sacrés existants, sous le titre 

« Granth du dixième roi » (Dasven Padhsa ka Granth). Les réformes 

sociales et religieuses de Govind ne furent que partiellement mises 

en œuvre ; dans la pratique, il s’avéra impossible d’éradiquer les 

différences de caste ou les coutumes hindoues. Tous ses hymnes ne 

furent pas non plus acceptés dans le canon du Granth. De plus en 

plus, les anciens écrits rédigés et compilés par Gourou Arjun furent 

distingués de tous les autres comme étant l’Adigranth (ou source 

originale). L’élément permanent dans l’œuvre de réforme de Govind 

Singh était l’esprit militaire et guerrier. À partir de ce moment, la 



27 
 

religion sikhe devint littéralement une milice ; « les disciples » 

étaient devenus des « lions », les croyants s’étaient transformés en 

guerriers, et les saints et martyrs en soldats. 

« Bénie soit la vie de celui qui répète continuellement le nom de 

Dieu avec ses lèvres et qui chérit dans son cœur des pensées de 

guerre. » – Dans cette phrase, Govind Singh résume la piété 

guerrière de la religion sikhe ultérieure ; en même temps, cette 

parole marque un grand éloignement des idéaux élevés de Gourou 

Nanak. 

Govind Singh fut le dernier gourou sikh. Tout comme Bouddha, 

à l’heure de sa mort, transmit le Dharma, la doctrine, à ses disciples 

en tant que leur futur maître, Govind Singh déclara solennellement 

que le Granth serait le gourou éternel. « Que celui qui souhaite 

m’obéir obéisse au gourou Granth. Obéissez au Granth Sahib, il est 

le corps visible du gourou. » Ce gourou spirituel s’est révélé être, en 

effet, le véritable commandant du khalsa ; lors de nombreux 

évènements extérieurs, la communauté sikhe a puisé sa force en 

lui. Au XIXe siècle, un évènement politique inattendu se produisit. 

Ranjit Singh (né en 1780, mort en 1839) prit le titre de maharaja et 

créa un grand royaume sikh qu’il organisa selon le modèle 

européen. Mais cet État ne dura que peu de temps ; en 1845, les 

Anglais vainquirent la résistance héroïque du peuple sikh et le 

privèrent à jamais de son indépendance politique. Cette perte 

politique eut toutefois pour conséquence que le caractère unique de 

la religion, qui était le legs de Nanak et Govind Singh, s’estompa 

considérablement, et l’hindouisme acquit une influence toujours 

plus forte. Depuis quelques années, la religion sikhe ne se distingue 

plus clairement du monde religieux hindou ; selon l’érudit 

Oltramare, le sikhisme est devenu « entièrement hindou ». Ses 

adeptes fréquentent désormais les sanctuaires hindous, visitent les 

mosquées et assistent aux cérémonies hindoues. À ce jour, 

cependant, les sikhs ont conservé l’esprit guerrier de Govind Singh ; 

ils fournissent les meilleures troupes à l’armée et ont prouvé leur 

courage à maintes reprises pendant la guerre mondiale. Mais 

l’esprit religieux de Nanak et Arjun ne peut mourir tant que le 



28 
 

Granth reste la Bible sikhe. En fait, ces dernières années, un 

nouveau mouvement a vu le jour, qui étudie le Granth avec 

beaucoup d’enthousiasme et cherche à renouveler la religion sikhe 

dans toute sa spiritualité et son universalité originelles. Lors du 

Congrès mondial pour le christianisme libre et le progrès religieux 

(1910) à Berlin, un érudit sikh de l’université d’Amritsar a parlé de 

la grandeur spirituelle de sa religion et a déclaré en termes élogieux 

que « la deuxième époque de la mission de Nanak avait commencé ». 

Le savant anglais Max Arthur Macauliffe nourrit les mêmes espoirs 

et travaille avec des sikhs érudits pour faire connaître leurs écrits 

sacrés à l’Occident. Le mouvement Akali, qui a récemment balayé 

le nord de l’Inde comme un tourbillon, a confirmé de manière 

inattendue les espoirs d’une renaissance de la religion sikhe et a 

révélé une fois de plus sa vitalité durable. 

 

 

2. DOCTRINE ET CULTE SIKHS  

 

La doctrine du livre sacré des sikhs, le Granth, est un 

monothéisme prononcé, avec une forte tendance au panthéisme. 

Cette religion, comme l’islam, met fortement l’accent sur la 

croyance en un Dieu unique. À l’instar des musulmans pieux, qui 

répètent quotidiennement leur La ilah’ illa ‘llah, et des juifs 

croyants, qui se souviennent chaque jour du Jahwe echad, les sikhs 

dévots doivent faire cette confession dans la prière matinale 

quotidienne qui leur a été transmise depuis l’époque de Nanak : « Il 

n’y a qu’un seul Dieu, dont le nom est Véritable, le Créateur. Le 

Véritable était au commencement ; le Véritable était à l’âge 

primitif. Le Véritable est, était, ô Nanak, et le Véritable sera 

également 8. » Malgré cette affirmation, cependant, la croyance des 

sikhs en Dieu diffère de celle de l’islam primitif et du judaïsme. En 

y regardant de plus près, nous constatons que la conception de Dieu 

défendue par Nanak et Arjun est la même que celle défendue par le 

mysticisme indien et soufi. Dieu est nirguna et sarvaguna, 

dépourvu de toutes qualités distinctes et pourtant comprenant tout. 



29 
 

Il est absolument transcendant, bien au-dessus de toutes les 

différenciations, sans aucun attribut ni qualité ; rien ne peut être 

dit à son sujet, il est un vide total, un néant infini, sunn, expression 

utilisée dans le Granth, qui est tirée de la théologie bouddhiste. En 

même temps, Il est aussi entièrement immanent, contenu dans tout 

ce qui est visible, différencié, et dans toutes les qualités des choses ; 

Il est la « Vie dans tout ce qui a vie », « autant dans le canard que 

dans l’éléphant » ; par-dessus tout, Dieu « est dans le cœur de 

chaque être humain », et là, Il agit comme « Lumière intérieure ». 

« Partout où je regarde, il y a Dieu ; personne d’autre n’est 

visible 9. » Dieu est « le Seigneur omniprésent, indéfinissable, 

insondable, à l’intérieur et à l’extérieur de toutes choses 10 », « loin 

de tout et pourtant avec tout, Il est l’Unique et Il est le Multiple », 

« Il est le plus grand de tous les grands êtres, et en même temps le 

plus petit des petits ». Il est l’opposé coïncident, la polarisation du 

vide et de la plénitude. Les hymnes d’Arjun tournent notamment 

autour de cette « harmonie des contrastes », de la transcendance et 

de l’immanence dans l’idée de Dieu. La pensée de l’ev kai nav 

s’exprime parfois dans les attributions paradoxales d’identité tant 

appréciées des védantistes et plus encore des mystiques soufis. 

Ainsi, Gourou Nanak dit : 

 
« Dieu est le pêcheur et le poisson. Il est l’eau et Il est le filet ; Il est 

Lui-même ce dont le filet est fait, Il est aussi le désir dans le poisson. » 

Gourou Nanak prie : « Tu es l’océan, Tu es l’écume, et Tu es aussi la bulle. » 

 

Ce lien entre le Créateur et la créature, la divinité et le monde, 

est exprimé dans un style véritablement panthéiste comme une 

expansion (pasara). « Par Lui-même, Il a étendu Son propre Être. » 

Mais en même temps, cette divinité universelle, appelée du nom 

primitif de Brahma, est conçue comme personnelle et est désignée 

en termes personnels. Elle est appelée « Père » et « Sauveur ». Elle 

reçoit les titres personnels du Dieu Sauveur : Visnu, Parameshur 

(sanskrit : Paramesvara, « Seigneur suprême »), Vahguru (« grand 

Gourou »), Hari, Ram Govind. Voici l’une des prières d’Arjun, qui 



30 
 

respire un esprit si personnel et si enfantin qu’elle nous rappelle 

l’un des psaumes de l’Ancien Testament : 

 
« Tu es mon Père, Tu es ma Mère, Tu es mon cousin, Tu es mon frère ; 

en toutes choses, Tu es mon Protecteur. Comment la peur ou l’inquiétude 

pourraient-elles m’atteindre, ô Seigneur ? Par Ta miséricorde, je T’ai 

ressenti. Tu es mon soutien. Tu es mon Refuge. Il n’y a personne d’autre 

que Toi, et Ta volonté et Ton œuvre sont au-dessus de tout. Par toi, toutes 

choses vivantes ont été créées ; toutes sont placées là où tu le souhaites ; 

tout ce qui a été créé est à toi ; rien ne nous appartient, ô Seigneur. » 

« Nous aspirons à Toi, nous avons soif de Toi, c’est seulement en Toi 

que notre cœur trouve le repos, ô Seigneur. » 

« Comme un enfant est rafraîchi lorsqu’il a bu du lait, comme un 

homme pauvre est réconforté lorsque tout va bien pour lui, comme un 

homme assoiffé est rafraîchi par l’eau, ainsi mon cœur se réjouit en Hari, 

ô Seigneur. » 

« Comme une lampe brille dans les ténèbres, comme celui qui veille sur 

son épouse se réjouit lorsqu’elle apparaît, ainsi mon cœur exulte d’amour 

pour Hari, mon Seigneur. » 

 

La prière de Nanak semble tout à fait chrétienne : 

 
« Je ne peux vivre un seul instant sans Toi. 

Je suis malheureux sans mon Bien-Aimé, je n’ai pas d’ami 11 ! Quand 

je T’ai, j’ai tout ; Toi, ô Seigneur, Tu es mon Trésor... J’ai faim et soif de Te 

voir. » (2) 

 

Ainsi, dans les prières des saints sikhs, une foi personnelle 

enfantine est évidente à chaque instant. Leurs prières sont pleines 

de bhakti, d’amour chaleureux et d’une profonde confiance dans le 

Dieu personnel, l’Ami et le Sauveur de l’âme. Parfois, cette bhakti 

adopte le langage enflammé de la poésie amoureuse. Le 

Gitagovinda de Jayadeva, le Cantique des Cantiques de l’Inde, a 

également inspiré les auteurs d’hymnes du Granth. Pourtant, 

même dans les prières qui débordent d’amour pour Dieu, cette 

curieuse oscillation entre le théisme personnel et le panthéisme 

impersonnel, caractéristique des religions sikh, soufie et bhakti, 

apparaît sans cesse. Ils utilisent également la phrase mystique qui 

implique l’immanence : « Tu es mien et je suis tien. » En effet, c’est 



31 
 

surtout dans la prière qu’ils sentent qu’ils vivent et s’épanouissent 

dans l’infini. La métaphore préférée du panthéisme indien 

exprimant la relation entre Dieu et l’âme apparaît également dans 

les prières sikhes : « Tu es l’océan et nous sommes tes poissons. » À 

partir de la communion personnelle de la prière, l’âme s’élève 

finalement dans la sphère impersonnelle de l’union substantielle 

avec Dieu. Même sur les lèvres de Nanak, nous entendons la phrase 

des Vedas : so ‘ham (« Je suis Lui, je suis moi-même Dieu »). 

À cette conception riche et variée de Dieu s’ajoutent les idées 

indiennes primitives de maya et de samsara. La multiplicité des 

choses visibles et temporelles tisse un voile de maya entre 

l’humanité et la réalité invisible, de sorte qu’elle est incapable de 

discerner l’unité de la divinité : 

 
« Par les belles illusions de Maya, le monde est trompé, et rarement un 

homme perçoit la vérité. » « Dans cette cécité spirituelle, leur naissance 

humaine est perdue. Une fois trouvés, ils sont battus à la porte de Yama ; 

ils meurent et renaissent à plusieurs reprises 12. » 

 

Celui qui tombe en proie à l’illusion des sens et est étouffé par 

les erreurs de la multiplicité doit mourir et renaître, doit errer sans 

cesse dans le cycle de la transmigration des âmes. À cette idée 

fondamentale de la philosophie indienne de la vie s’ajoute 

désormais une idée fondamentale de la piété islamique : l’idée de 

Kadar, du destin absolu et de la prédestination, du decretum 

aeternum. 

 
« Par Son ordre, tous sont créés, par Son ordre, ils accomplissent leur 

travail. » « Comme une créature perdue, l’homme erre dans de nombreuses 

incarnations ; comme un acteur, il révèle de nombreux aspects de sa 

nature ; il doit danser selon la volonté du Seigneur ; ce qui est juste à Ses 

yeux doit se produire. » « Comme Il a Lui-même créé le monde et que celui-

ci est réparti selon trois qualités, qu’est-ce donc que la culpabilité ou le 

mérite religieux, qu’est-ce que c’est ? Il désigne l’un pour l’enfer et l’autre 

pour le paradis. » « Dieu ne réside que dans le cœur de ceux à qui Sa grâce 

a été accordée depuis le commencement. » 

 



32 
 

Ce déni du libre arbitre humain n’est toutefois pas en harmonie 

avec le sens aigu du péché qui caractérise la religion sikhe. Les 

poètes religieux du Granth confessent sans cesse leur profonde 

nature pécheresse et implorent miséricorde et grâce : 

 
« Rédime le pécheur, telle est la prière de Nanak, mon âme. » « Je suis 

un pécheur, Toi seul es pur. Comme les eaux recouvrent la mer, ainsi mes 

péchés sont innombrables. Accorde-moi Ta grâce, aie pitié, afin que je ne 

sombre pas comme une pierre dans les profondeurs de la mer. » 

« Nous commettons de nombreux péchés pour lesquels il n’y a pas de 

fin. Ô Dieu, daigne les pardonner dans ta miséricorde. Nous sommes de 

grands pécheurs et transgresseurs. Ô Dieu, pardonne-nous et accueille-

nous auprès de toi, sinon notre tour ne viendra jamais d’être 

pardonnés 13. » 

 

Le péché et le pardon – thème central de la Bible et de 

l’expérience chrétienne du salut – sont des notions très présentes 

dans la vie de prière des croyants sikhs. Leur certitude de l’amour 

miséricordieux de Dieu est le secret de leur joyeux sentiment de 

salut. « Mon âme est réconciliée avec Dieu, et je suis submergé par 

Son amour merveilleux », s’exclame Amar Das, exultant dans la 

félicité de son expérience du salut. À l’instar de l’Ancien et du 

Nouveau Testament, le Granth proclame que sans humilité, il n’y a 

ni salut ni grâce. « La porte du salut est étroite ; seuls les humbles 

peuvent y entrer. » « L’orgueil empêche l’homme de trouver Dieu. » 

Mais tout comme les idées personnelles et impersonnelles 

s’opposent dans leur conception de Dieu, elles se contredisent 

également dans leur doctrine du salut. Une fois de plus, ces âmes 

pieuses oublient que la félicité éternelle est liée au don divin du 

salut, et elles commencent à aspirer au Nirvan (absorption dans le 

Suprême). La personnalité, la conscience de soi, l’individualité, tout 

disparaît, englouti dans l’océan de la divinité infinie. Nanak dit : 

« Le disciple est absorbé. » Dans la félicité inconsciente d’une âme 

qui a perdu son individualité, comme l’enseignent les Upanishads 

et le Sutta-Pitakam bouddhiste, les saints sikhs recherchent 

également le mukati 14 (la rédemption finale du péché, de la douleur 

et du cycle sans fin des renaissances). 



33 
 

« Dans la sphère la plus élevée, il n’y a ni joie ni chagrin, ni espoir ni 

désir, ni castes ni marques de castes, il n’y a ni parole ni chant. Dans la 

sphère la plus élevée, il n’y a rien d’autre que la vision du Divin. » 

 

Cette vision brahmanique-bouddhiste de la félicité austère et 

inconsciente du Nirvana est toutefois variée dans les écrits sikhs, 

par les conceptions plus colorées du paradis chez les musulmans. 

Le Granth parle de Sack Khaad (le « vrai Royaume »), une sorte de 

paradis dans lequel le sikh fidèle recevra la récompense éternelle 

pour sa foi inébranlable et son amour de Dieu. 

Nous voyons donc que les conceptions de Dieu et du salut 

défendues par Nanak et ses disciples sont un mélange éclectique et 

varié d’hindouisme et d’islam. Le chercheur Oltramare le formule 

très bien lorsqu’il dit que la religion des sikhs est « une sorte de 

tourbillon dans lequel se mêlent des courants provenant de toutes 

les directions ». Le Vedanta, la Bhagavadgita, le Coran, les écrits 

soufis et enfin les poèmes bhakti de l’Inde médiévale ont tous 

contribué à la tradition qui a donné naissance au Granth. 

L’enseignement de Nanak se distingue toutefois très clairement de 

l’islam et de l’hindouisme par sa spiritualité affirmée. Nanak 

dénonce aussi vivement la récitation purement formelle des Vedas 

et des Sastras que le culte généralisé des idoles dans les temples 

hindous. Il condamne tout aussi vivement le légalisme cérémoniel 

et l’hypocrisie de l’islam, qui contrastent fortement avec le culte de 

Dieu que l’on trouve dans le cœur de ceux qui « l’adorent avec 

ferveur et sincérité ». 

 
« Fais de la bonté ta mosquée, de la sincérité ton tapis de prière, de ce 

qui est juste et légal ton Coran,  

De la modestie ta circoncision, de la civilité ton jeûne, et tu seras alors 

un musulman... 

Il y a cinq prières, cinq moments pour prier, et cinq noms pour les 

désigner : 

La première doit être la vérité, la deuxième ce qui est juste, la troisième 

la charité au nom de Dieu,  

La quatrième les bonnes intentions, la cinquième la louange et la gloire 

de Dieu 15. » 



34 
 

Nanak dénonce l’ascétisme rigide des brahmanes, des yogis et 

des sannyasis : 

 
« Brûler un membre dans le feu, se tenir debout dans l’eau, jeûner, 

endurer la chaleur et le froid, lever un bras pendant longtemps, se tenir 

debout sur une jambe – toutes ces œuvres de pénitence sont des œuvres 

des ténèbres. » 

 

Il va même jusqu’à mettre en garde ses lecteurs contre les frères 

mendiants : 

 
« Ne vénérez pas ceux qui se nomment eux-mêmes gourou et pir 

(expression arabe désignant un gourou) et qui mendient l’aumône. Seuls 

ceux qui vivent du fruit de leur travail et accomplissent une tâche honnête 

et utile sont sur le chemin de la vérité. » « Vous devriez vivre en ermites 

dans vos propres maisons. » 

 

Nanak traite avec beaucoup de finesse l’aspect extérieur, rituel 

et ascétique de la religion : d’une part, il le rejette complètement, et 

d’autre part, il l’élève au rang de sphère spirituelle et éthique. Mais 

il n’a pas été capable de mener ce point de vue spirituel jusqu’à sa 

conclusion logique. L’homme appartient à deux mondes, le monde 

des sens et le monde de l’esprit, et afin de l’aider à adorer, il désire 

naturellement une représentation tangible du Dieu invisible. Pour 

les sikhs, comme pour les mystiques de Vishnu et Shiva et les 

adorateurs du Bouddha Amitabha, le signe tangible et sacramentel 

du Dieu éternel est le Saint Nom de Dieu. Le Nom divin est la 

Présence tangible de Dieu. Il contient toute la plénitude de Sa 

puissance surnaturelle ; il a un pouvoir magique. 

« Posséder le Nom signifie posséder la Présence de Dieu ; celui 

qui possède cette Présence est désormais libéré de la peur. » Celui 

qui prononce le Nom de Hari (l’un des nombreux titres de Vishnu-

Narayana) atteint ainsi la plénitude de la sagesse, du salut et de la 

béatitude. Les auteurs du Granth louent sans cesse le pouvoir du 

Nom divin : 

 



35 
 

« Le mantra principal (c’est-à-dire la formule magique, le Nom : Hari) 

contient toute la connaissance (science). Si un membre des quatre castes 

murmure le Nom, quel qu’il soit, son salut est assuré. » 

« Même si un homme étudie et comprend profondément les sastras 

(livres sacrés) et les smritis (traditions) sans le Nom, il ne peut atteindre le 

salut final. » 

« Murmure le Nom de Hari : Hari, mon cœur, qui apporte le réconfort 

jour et nuit. 

« Murmure le Nom de Hari : Hari, mon cœur, car la pensée de Lui 

chasse le péché et les soucis. 

« Murmure le Nom de Hari : Hari, mon cœur, car c’est la fin de la faim 

et de la pauvreté. » 

 

Plus clairement encore, le Dieu invisible se révèle à l’âme 

dévouée dans la personnalité du saint enseignant, le Gourou. Pour 

les sikhs, le Gourou est ce qu’une incarnation divine est pour les 

hindous. Dans des phrases qui correspondent presque mot pour mot 

à l’Évangile de Jean, le Granth proclame que le Gourou est le Deus 

visibilis (« Dieu lui-même en personne ») : 

 
« Le Gourou est Dieu et Dieu est le Gourou ; il n’y a aucune différence 

entre eux. » « Dieu et le Gourou ne font qu’un. » « La Parole est le Gourou, 

le Gourou est la Parole. » « Le Gourou est le créateur, le Gourou est 

l’artiste ; sans le Gourou, il n’y a rien ; ce que le Gourou veut, cela arrive. » 

« Ô Dieu, le Gourou t’a montré à mes yeux. » 

 

En tant que Dieu incarné, le Gourou apparaît comme le seul 

médiateur, le chemin vers Parameshur (le « Seigneur de tous ») : 

 
« Sans le Gourou, l’homme n’a pas d’amour pour Dieu, la souillure de 

l’égoïsme ne peut être éliminée » (Nanak). « Le vrai Gourou est le vrai 

Seigneur ; par sa Parole, l’union avec Dieu est réalisée » (Amar Das). « Sans 

le vrai Gourou, aucun homme ne peut atteindre la perfection. » « Le 

Gourou est le guide, le Gourou est le bateau, le Gourou est le radeau, le 

nom de Hari. Le Gourou est l’étang, le lac, le Gourou est le tirtha (le 

réservoir sacré) et l’océan » (Nanak). Nanak dit même : « Un homme est 

venu, grâce à qui le monde entier sera sauvé 16. » 

 



36 
 

En tant que représentant visible de Dieu, le Gourou revendique 

l’honneur divin, le culte, la soumission croyante et l’obéissance 

inconditionnelle. Le Gourou a reçu un culte tel qu’il en a été 

« rarement connu d’équivalent dans l’histoire de la religion ». Arjun 

exhorte les sikhs : « Lavez les pieds des justes et buvez l’eau, offrez 

votre vie aux justes ; perfectionnez votre purification dans la 

poussière des justes et devenez un sacrifice pour eux. » 

La coutume de boire l’eau dans laquelle le Gourou a lavé ses 

pieds était autrefois (avant Govind Singh) une cérémonie de 

consécration par laquelle un homme religieux se déclarait disciple 

du Gourou (carampahul). 

Cette glorification d’un être humain semble dégrader la 

spiritualité de la religion sikhe autant que le culte magique du Nom 

sacré. À ce jour, cependant, leur culte actuel est puritain dans sa 

sévère simplicité. Dans le Temple d’Or à Amritsar, il n’y a pas 

d’idole. Dans le Saint des Saints, il n’y a que quelques exemplaires 

du Granth, qui sont placés sur des coussins de soie. Jour et nuit, 

des prières liturgiques y sont récitées sans interruption. 

Accompagnés d’instruments à cordes, les Granthis, « ceux qui 

connaissent les Écritures » (qui ne sont toutefois pas des prêtres), 

chantent des passages du Granth. (L’hommage rendu au Livre 

sacré diffère en effet peu de l’hommage rendu par les hindous à 

leurs idoles.) Tout comme les Juifs avaient leur synagogue en plus 

du Temple, les sikhs ont, en plus du sanctuaire de Harimandar, des 

Dharmsalas (« salles de la doctrine sacrée », bâtiments simples et 

sans ornements dans lesquels le Granth est lu à haute voix et 

expliqué). La récitation de passages du Granth est le seul 

cérémonial religieux lors de toutes les célébrations domestiques : 

naissances, mariages et funérailles. 

En plus du service de la Parole, au cours duquel le Granth est 

lu à haute voix, les sikhs, comme les chrétiens protestants, ont deux 

sacrements : une sorte de baptême et une sorte d’Eucharistie. Le 

« Pahul de la vraie religion » est le rite d’initiation (fondé par 

Govind Singh) par lequel le jeune sikh, lorsqu’il entre dans l’âge 

adulte, est reçu dans le khalsa, la communauté « pure ». Après que 



37 
 

les candidats se sont baignés dans le bassin sacré d’Amritsar, un 

mélange d’eau, de sucre et de confiseries, qui a été remué avec un 

poignard, est versé sur eux de la tête vers le bas sur tout le corps 

tandis que ces mots sont prononcés (vah guru-ji ka khalsa, siri vah 

guru-ji ki fateh) : « Salut à la communauté pure du Gourou ! 

Victoire au Gourou sacré ! » La partie la plus solennelle des 

rassemblements pour le culte est la préparation et la distribution 

du Karah-prasad. Un gâteau à base de beurre, de farine et de sucre 

est consacré au Gourou, puis distribué aux fidèles au cri de : « Vah 

Gourou ! » 

Les devoirs religieux privés des sikhs sont le bain rituel (deux 

fois par jour) et la lecture du Granth. Pour sa prière du matin, le 

sikh doit réciter le Japji de Nanak et le Japji de Govind Singh ; 

pour sa prière du soir, le So-daru, qui se trouve également dans le 

Granth. Les sikhs considèrent leurs devoirs moraux et éthiques 

comme aussi contraignants que leurs devoirs religieux. La religion 

sikhe a une forte tendance éthique. La loyauté et la droiture, 

l’humilité et l’obéissance, la générosité et l’hospitalité, la 

disposition à pardonner et la volonté de supporter patiemment 

l’injustice – tout cela fait partie de l’idéal de vie d’un sikh religieux. 

Un accent particulier est mis sur les vertus domestiques de la vie 

familiale, sur la fidélité conjugale, le soin des parents pour leurs 

enfants, et sur l’amour filial et la piété. C’est cette union étroite 

entre la spiritualité religieuse et le sérieux éthique qui élève la 

religion sikhe au-dessus de tant de sectes et de groupes au sein de 

l’hindouisme et lui confère une aura de noblesse. Dans la prière 

quotidienne du matin, la grandeur et la pureté de l’idéal religieux 

du sikh pieux apparaissent très clairement : 

 
« Fais du contentement et de la modestie tes boucles d’oreilles, du 

respect de soi ton portefeuille, de la méditation les cendres à étaler sur ton 

corps ; fais de ton corps, qui n’est qu’un morceau pour la mort, ton 

manteau de mendiant, et de la foi ta règle de vie et ton bâton. 

Fais de l’association avec les hommes ton Ai Panth (une secte de yogis), 

et de la conquête de ton cœur la conquête du monde. 

Salut ! Salut à Lui : le primitif, le pur, sans commencement, 

l’indestructible, le même à chaque époque ! 



38 
 

Fais de la connaissance divine ta nourriture, de la compassion ton 

gardien, et de la voix qui est dans chaque cœur (la conscience) le sifflet 

(pour appeler au repas). 

Fais de Celui qui a suspendu le monde entier (à Sa corde) ton Seigneur 

spirituel ; que la richesse et le pouvoir surnaturel soient des plaisirs pour 

les autres. 

L’union et la séparation sont la loi qui régit le monde. Par le destin, 

nous recevons notre part. 

Salut ! Salut à Lui : le primitif, le pur, l’indestructible, le même à 

chaque époque ! » 

 

La foi ancestrale de Sundar Singh est une religion pure et 

élevée, une religion qui réunit le meilleur de l’hindouisme et le 

meilleur de l’islam, une religion qui peut se prévaloir de ses saints 

et de ses martyrs. De nombreux éléments de la religion sikhe, 

comme la croyance en l’amour miséricordieux de Dieu et en sa 

révélation de lui-même dans un être humain, se rapprochent 

beaucoup des vérités centrales du christianisme ; bien que ces 

aperçus de la révélation soient en effet brouillés par la forte 

influence du panthéisme védantique et du fatalisme islamique. 

Mais surtout, l’élément qui prive l’enseignement du Granth de tout 

pouvoir créateur vital est son éclectisme, son oscillation continuelle 

entre le théisme et le panthéisme, le personnalisme et 

l’impersonnalisme, la croyance au pardon et l’aspiration au 

Nirvana. Dans cette religion mixte, une âme comme celle de Sundar 

Singh, qui aspirait intensément à une unité finale et à une 

satisfaction profonde, ne pouvait trouver sa place. Mais malgré 

toutes ses lacunes et ses faiblesses, elle était encore suffisamment 

riche et pure pour devenir pour cette âme en quête un tuteur qui la 

préparait au Christ. 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

 

 

PARTIE II 
 

L’histoire de la vie de Sundar Singh 
 

I. JEUNESSE. CONFLITS INTÉRIEURS 

 

Sundar Singh est issu d’une ancienne famille sikhe 

aristocratique et fortunée 17. Il est né le 3 septembre 1889 dans le 

village de Rampur, dans l’État de Patiala, où son père, Sirdar Sher 

Singh, était propriétaire foncier et seigneur du manoir. Sa maison 

était non seulement pleine de confort matériel, mais aussi d’une 

véritable piété. La mère de Sundar, une femme cultivée et 

religieuse, éveilla très tôt chez son fils, qui lui était lié par les liens 

de l’affection la plus profonde, le sens du divin et de l’éternel. Sa 

phrase « Je crois que tout homme véritablement religieux a eu une 

mère religieuse » trouve son illustration dans son propre cas. Sa 

mère l’emmenait toujours avec elle lorsqu’elle se rendait au temple 

pour faire une offrande ou lorsqu’elle rendait visite tous les quinze 

jours au purohita (prêtre) dans la jungle afin de recevoir des 

conseils spirituels et des encouragements. Elle enseignait à son fils 

les écrits sacrés de la religion sikhe ainsi que ceux de l’hindouisme. 

Elle lui apprenait les habitudes quotidiennes de dévotion. Quand il 

se réveillait le matin et demandait du lait, elle lui répondait : « Non, 

tu dois d’abord prendre ta nourriture spirituelle. » Même s’il était 

parfois réticent, il devait lire des passages des Vedas et des Sastras, 

du Granth et de la Bhagavad-Gita avant de pouvoir boire son lait. 

À sept ans, il connaissait par cœur l’intégralité de la Bhagavad-

Gita, ce qui n’était toutefois pas inhabituel pour un garçon indien. 

C’est également sa mère qui lui inculqua pour la première fois 

l’idéal d’une vie consacrée. « Tu ne dois pas être superficiel et 

mondain comme tes frères », lui disait-elle souvent. « Tu dois 

rechercher la paix de l’âme et aimer la religion, et un jour tu 

deviendras un saint sadhu. » Ces paroles de sa mère résonnaient au 



40 
 

plus profond de l’âme du garçon ; les impressions qu’il recevait de 

la vie paisible et simple et du comportement du sannyasi que sa 

mère visitait pour demander conseil renforçaient ces sentiments et 

éveillaient dans son jeune esprit le désir de devenir comme ces 

hommes. Toute sa vie intérieure devint un grand désir de santi 

(paix de l’âme). Et lorsqu’il la trouva enfin, il réalisa les souhaits de 

sa mère et adopta la vie de sadhu comme vocation. Ainsi, son 

premier élan vers la vie religieuse vint de sa mère. Lui-même 

déclare à plusieurs reprises que les paroles, l’exemple et les prières 

de sa mère ont eu une importance décisive dans son développement. 

 
« L’enfant au sein de sa mère est comme l’argile dans les mains du 

potier. Elle peut faire tout ce qu’elle veut avec l’enfant si elle est une mère 

qui prie, si son esprit reste en contact avec l’esprit du plus grand de tous 

les enseignants. » « Ma mère m’a élevé dans une atmosphère religieuse ; 

elle m’a préparé à l’œuvre de Dieu. Elle ne savait pas ce que je deviendrais ; 

selon la lumière de l’hindouisme, elle a fait de son mieux... Elle serait 

devenue chrétienne si elle avait vécu plus longtemps. Chaque fois que je 

pense à elle, je remercie Dieu de m’avoir donné une telle mère. Elle avait 

une lumière merveilleuse. J’ai vu beaucoup de femmes chrétiennes, mais 

aucune d’entre elles n’arrivait à la cheville de ma mère. » 

 

À l’âge précoce de quatorze ans, Sundar Singh perdit sa mère, à 

un moment où ses conflits religieux avaient déjà commencé. Une 

profonde tristesse envahit son cœur, une tristesse qui le marqua à 

jamais. « Même aujourd’hui, une expression de douleur apparaît 

sur le visage du sadhu, et ses yeux s’assombrissent lorsque la 

conversation porte sur le sujet de sa mère. » Avec un zèle accru, il 

se plongea alors dans l’étude des livres sacrés. Il restait souvent 

assis jusqu’à minuit à lire le Granth, les Upanishads et le Coran. Il 

apprit par cœur un grand nombre de passages. Son gourou 

(professeur religieux) dit au père de Sundar : « Votre fils deviendra 

soit un imbécile, soit un grand homme. » Le père fit la leçon à son 

fils trop zélé : « Tu vas te détruire le cerveau, mon fils, et ruiner ta 

vue ! Tu es encore un enfant. Pourquoi te tourmentes-tu autant 

avec des questions religieuses ? » Sundar Singh répondit : « Je dois 

trouver la paix à tout prix. Les choses de ce monde ne peuvent 



41 
 

jamais me satisfaire. » En plus de ces études intensives, il 

pratiquait la méditation concentrée pendant des heures, mais 

même cet effort ne lui apportait pas la paix intérieure. Sous la 

direction d’un sannyasi hindou, il apprit la pratique du yoga. Grâce 

à une concentration prolongée, il réussit à produire un état de 

transe qui lui apporta un soulagement temporaire ; mais lorsqu’il 

revint à un état de conscience normal, il constata qu’il se trouvait 

exactement au même point qu’avant de commencer les exercices de 

yoga. Les conseils et les instructions qu’il reçut des purohitas et des 

sadhus indiens ne purent l’aider à trouver la paix du cœur. Même 

sa participation assidue et fervente aux cérémonies et aux rites ne 

lui apporta aucune aide intérieure. 

 
« J’ai essayé, avoue-t-il, de trouver le repos grâce aux moyens offerts 

par les religions de l’Inde : l’hindouisme, le bouddhisme, le mahométisme ; 

mais je ne l’ai pas trouvé là. » « Je voulais me sauver. Comme j’ai étudié 

tous nos livres sacrés ! Comme je me suis efforcé de trouver la paix et le 

repos de l’âme ! J’ai fait de bonnes œuvres ; j’ai fait tout ce qui pouvait 

mener à la paix, mais je ne l’ai pas trouvée, car je ne pouvais pas l’atteindre 

par moi-même. » 

 

La paix à laquelle Sundar Singh aspirait si passionnément ne 

venait pas de la foi de ses ancêtres, mais de loin. Dans l’école 

missionnaire de son village natal, fondée dans les années 70 du 

siècle précédent par le Dr Wherry, un missionnaire presbytérien 

américain, il découvrit le Nouveau Testament, qui était lu 

quotidiennement à l’école comme un « manuel ». Au début, il refusa 

d’y toucher. Il était très indigné. « Pourquoi devrions-nous lire la 

Bible ? Nous sommes sikhs, et le Granth est notre livre sacré. » « Il 

y a peut-être de bonnes choses dans ce livre, mais il est contraire à 

notre religion. » D’autres aussi le mirent en garde contre la Bible. 

« Ne lis pas la Bible, lui disaient-ils, car elle renferme un pouvoir 

secret qui te transformera en chrétien. » 

La haine de Sundar envers le christianisme devint si forte qu’il 

devint le chef déclaré d’un groupe d’élèves qui se proclamaient 

« ennemis du christianisme ». À maintes reprises, il déchira et brûla 



42 
 

des passages de la Bible et d’autres écrits chrétiens. Quand il voyait 

les missionnaires venir prêcher l’Évangile, il s’écriait : « Ces gens 

sont des malfaiteurs ; ils sont venus tout gâcher. » Il allait même 

jusqu’à leur jeter des pierres et du fumier, et ordonnait aux 

serviteurs de son père de faire de même. À l’époque, il caressait 

l’idée d’écrire une brochure contre le christianisme. Mais malgré 

cette haine fanatique, le livre mystérieux des chrétiens ne le 

quittait pas. « Même alors, avouait-il, je ressentais l’attrait divin et 

la puissance merveilleuse de la Bible. Comme parfois, au milieu 

d’une chaleur étouffante, une brise fraîche souffle de la mer et 

rafraîchit l’atmosphère, j’ai senti ses effets rafraîchissants sur mon 

âme. » Par-dessus tout, c’était une parole de Jésus qui avait 

commencé à parler au plus profond de son âme agitée et aspirante : 

« Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et chargés, et je vous 

donnerai du repos... et vous trouverez le repos pour vos âmes. » 

Sundar ne pouvait y croire, et il s’écria : « Quoi ! Notre religion, 

l’hindouisme, la plus belle religion du monde, ne me donne pas la 

paix ! Comment une autre religion pourrait-elle me la donner ? » 

Mais une autre parole du Christ transperça son âme : « Dieu a tant 

aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que quiconque 

croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle. » Ces 

deux paroles ne le quittaient pas, elles pénétraient son âme de plus 

en plus profondément, mais il ne pouvait en saisir le sens 

réconfortant. « Le Christ n’a pas pu se sauver lui-même, comment 

pourrait-il sauver les autres ? » 

Afin de pouvoir réfuter ces paroles mystérieuses, il étudia plus 

profondément que jamais les écrits religieux de son propre pays. Il 

les compara au Nouveau Testament, mais il ne trouva personne qui 

puisse dire comme Jésus : « Je vous donnerai le repos », et encore 

moins quelqu’un qui puisse dire : « Je vous donnerai la vie. » Le 

conflit entre le christianisme et l’hindouisme qui faisait rage dans 

son âme le conduisit finalement à un accès de colère, et il brûla la 

Bible, ce livre mystérieux qui promettait la paix et n’apportait rien 

d’autre que de l’agitation et des conflits. Son père lui demanda avec 

une désapprobation tranquille : « Pourquoi fais-tu une chose aussi 



43 
 

folle ? » Sundar Singh répondit : « La religion de l’Occident est 

fausse ; nous devons l’anéantir. » Ce jour-là, le 16 décembre 1904, 

le sadhu ne l’oublia jamais ; ce fut le jour de sa mort. Le profond 

sentiment de remords douloureux que le sadhu éprouva à cause de 

cette attaque contre la Bible vibra dans son âme jusqu’à ce jour et 

s’exprima à maintes reprises dans ses sermons et ses confessions 

personnelles. « Le souvenir d’avoir persécuté le Christ et déchiré la 

Bible est comme une épine perpétuelle dans ma mémoire. » 

 

 

2. CONVERSION  

 

(a) Le récit de Sundar Singh 18 

 

Finalement, l’agitation intérieure et le malheur de Sundar 

Singh atteignirent leur paroxysme. Rien ne pouvait lui apporter la 

santi qu’il désirait tant. Il prit donc la décision désespérée de se 

suicider, dans l’espoir de trouver le repos dans l’autre monde. « Si 

je ne peux pas trouver Dieu dans ce monde, peut-être pourrai-je Le 

trouver dans l’autre. » Au début de la soirée du 17 décembre, il alla 

voir son père et lui dit : « Je dois te dire au revoir, car demain matin, 

tu me trouveras mort. » « Pourquoi veux-tu te suicider ? » demanda 

son père. « Parce que l’hindouisme ne peut satisfaire mon âme, ni 

tout cet argent, ni le confort, ni aucune des bonnes choses de ce 

monde. Ton argent peut satisfaire les désirs de mon corps, mais pas 

ceux de mon âme. J’en ai fini avec cette vie misérable et incomplète ; 

je vais y mettre un terme ! » Le jeune homme avait l’intention de 

s’allonger sur la voie ferrée et de se laisser écraser par l’express de 

cinq heures qui passerait devant la maison le lendemain matin. 

Tôt le matin du 18 décembre, à trois heures, il se leva et prit un 

bain froid cérémoniel, conformément à la coutume hindoue et à 

l’ordre exprès de Govind Singh. Puis il commença à supplier Dieu 

de lui montrer le chemin du salut. Son âme étant pleine de doutes, 

il pria d’abord « comme un athée » : « Ô Dieu, s’il y a un Dieu, 

montre-moi le bon chemin, et je deviendrai un sadhu ; sinon, je me 



44 
 

tuerai. » Puis il se dit : « Si rien ne m’est révélé, si je ne comprends 

toujours rien, alors je me tuerai afin de trouver Dieu dans l’autre 

monde. » Il pria sans cesse ; il supplia Dieu avec ferveur de le 

délivrer de cette incertitude et de cette agitation, et de lui donner 

la paix ; mais il n’obtint aucune réponse. Il ne se découragea 

toutefois pas et continua à lutter avec Dieu dans la prière, dans 

l’espoir de trouver la paix. 

Soudain, vers quatre heures et demie, une grande lumière 

illumina sa petite chambre. Pensant que la maison était en feu, il 

ouvrit la porte et regarda dehors ; il n’y avait pas d’incendie. Il 

referma la porte et continua à prier. Puis une vision merveilleuse 

lui apparut : au centre d’un nuage lumineux, il vit le visage d’un 

homme rayonnant d’amour. Au début, il crut qu’il s’agissait de 

Bouddha ou de Krishna, ou d’une autre divinité, et il s’apprêtait à 

se prosterner en signe d’adoration. C’est alors, à sa grande 

stupéfaction, qu’il entendit ces mots en hindustani : « Tu mujhe 

kyun satata hai ? Dekh main ne tere liye apni jan salib par di » 

(« Pourquoi me persécutes-tu ? Souviens-toi que j’ai donné ma vie 

pour toi sur la croix »). Complètement désemparé, il resta sans voix, 

stupéfait. Puis il remarqua les cicatrices de Jésus de Nazareth, qu’il 

avait jusqu’alors considéré comme un simple grand homme qui 

avait vécu et était mort il y a longtemps en Palestine, le même Jésus 

qu’il avait si passionnément haï quelques jours auparavant. Et ce 

Jésus ne montrait aucune trace de colère sur son visage, bien que 

Sundar eût brûlé son livre saint, mais il était tout en douceur et en 

amour. Alors, cette pensée lui vint : « Jésus-Christ n’est pas mort ; 

il est vivant, et c’est lui-même » ; et il tomba à ses pieds et l’adora. 

En un instant, il sentit que tout son être était complètement 

transformé ; le Christ inonda sa nature de vie divine ; la paix et la 

joie remplirent son âme et « apportèrent le ciel dans son cœur ». 

Lorsque Sundar Singh se releva, le Christ avait disparu, mais la 

merveilleuse paix resta à partir de ce moment. Il dit plus tard : « Ni 

en hindustani, ma langue maternelle, ni en anglais, je ne peux 

décrire la félicité de cette heure. » 



45 
 

Rempli de joie, il réveilla son père en s’écriant : « Je suis 

chrétien ! » « Tu as perdu la tête, mon garçon », dit l’homme 

perplexe ; « va te coucher ! Avant-hier, tu as brûlé la Bible, et 

maintenant, tout à coup, tu dis que tu es chrétien ! Comment peux-

tu expliquer un tel comportement ? » Sundar répondit : « Parce que 

je L’ai vu. Jusqu’à présent, je disais toujours : “C’est simplement un 

homme qui a vécu il y a deux mille ans.” Mais aujourd’hui, je L’ai 

vu Lui-même, le Christ vivant, et j’ai l’intention de Le servir, car 

j’ai ressenti Sa puissance. Il m’a donné une paix que personne 

d’autre ne pouvait me donner. C’est pourquoi je sais qu’Il est le 

Christ vivant. Je vais Le servir, et je dois Le servir. » Son père lui 

dit alors : « Mais tu étais sur le point de te suicider, non ? » Le 

garçon répondit : « Je me suis suicidé : l’ancien Sundar Singh est 

mort ; je suis un être nouveau. » 

Cette vision du Christ fut le tournant de toute la vie du sadhu. 

Elle lui apporta l’accomplissement de son désir passionné et de ses 

efforts angoissés : santi, cette paix merveilleuse, « la paix qui 

dépasse toute intelligence », « le paradis sur terre ». « Après m’être 

épuisé à chercher dans l’hindouisme, j’ai enfin trouvé en Christ le 

repos et la paix que mon âme désirait. » Sundar Singh considère sa 

conversion comme une révélation directe, un « miracle » au sens 

strict du terme, quelque chose d’absolument surnaturel. Comme 

tout vrai converti, Sundar Singh rejette toutes les explications 

naturalistes de cette expérience et la défend avec la plus grande 

détermination comme une œuvre de grâce purement 

« surnaturelle ». 

 
« Ce que j’ai vu n’était pas le fruit de mon imagination. Jusqu’à ce 

moment-là, je détestais Jésus-Christ et je ne l’adorais pas. Si j’avais parlé 

de Bouddha, j’aurais pu l’imaginer, car j’avais l’habitude de l’adorer. Ce 

n’était pas un rêve. Quand on vient de prendre un bain froid, on ne rêve 

pas ! C’était une réalité, le Christ vivant. Il peut transformer un ennemi du 

Christ en prédicateur de l’Évangile. Il m’a donné sa paix, non pas pour 

quelques heures seulement, mais pendant seize ans – une paix si 

merveilleuse que je ne peux la décrire, mais je peux témoigner de sa 

réalité. » 



46 
 

« Ce que les autres religions n’ont pas pu faire pendant de nombreuses 

années, Jésus l’a fait en quelques secondes. Il a rempli mon cœur d’une 

paix infinie. » 

« Ce ne sont ni la lecture ni les livres qui ont provoqué ce changement, 

non, c’est le Christ lui-même qui m’a transformé. » « Quand il s’est révélé 

à moi, j’ai vu sa gloire et j’ai su qu’il était le Christ vivant. » 

 

 

(b) Considérations critiques  

 

Sundar Singh voit dans sa conversion une manifestation du 

Dieu transcendant, une révélation du Christ vivant. En effet, il 

insiste tellement sur l’objectivité de son expérience du Christ qu’il 

sépare cette vision des autres qui lui ont été accordées pendant 

l’extase (comme, par exemple, pendant son jeûne). Au professeur 

Hadorn de Berne, il a clairement déclaré : « J’ai eu des visions, et je 

sais les distinguer, mais je n’ai vu Jésus qu’une seule fois. » Pour 

lui, comme pour les apôtres, le Christ ressuscité est une réalité 

objective et concrète. 

Contrairement à cette explication réaliste et religieuse du 

miracle de la conversion, la science religieuse moderne en propose 

une autre, naturelle et psychologique. Le processus psychologique 

découvert par ceux qui ont étudié les expériences de conversion est 

facilement discernable dans l’expérience du sadhu : une tension 

extrême due à l’effort, suivie d’un état de désespoir et d’un abandon 

complet de la lutte, culminant dans un afflux soudain de certitude. 

La « couleur locale » du côté fantaisiste de l’expérience s’explique 

facilement par l’influence de l’histoire de la conversion de Paul, qui 

est manifestement très similaire. Bien que le sadhu ne se souvienne 

pas avoir entendu parler de la vision du Christ par Paul sur le 

chemin de Damas, cela semble néanmoins probable, car le Nouveau 

Testament était lu quotidiennement à l’école missionnaire. Il 

semble tout à fait probable que les luttes intérieures de Sundar 

Singh et leur résolution aient été inévitablement influencées par 

l’expérience paulinienne. Enfin, il faut se rappeler que de telles 

expériences de conversion ne sont pas du tout rares en Inde. 



47 
 

Une figure de proue de l’Église méthodiste indienne, Theophilus 

Subrahmanyam, a également été conduite au Christ et à œuvrer 

pour lui parmi les parias par une merveilleuse vision. Le célèbre 

évangéliste et poète marathe, Narayan Vaman Tilak, a eu une 

vision du Christ en août 1917, quelques mois avant sa mort 19. Le 

professeur de Sundar Singh, le missionnaire presbytérien M. Fife, 

attire l’attention sur les expériences de conversion frappantes qui 

se sont produites lors d’un réveil spirituel dans les collines de 

Khasi, en Assam. L’esprit indien est beaucoup plus enclin aux 

expériences visionnaires que l’esprit européen. 

Il n’y a aucun doute quant à la réalité de la merveilleuse 

conversion de Sundar Singh. Il est tout à fait impossible que le 

sadhu ait pu inventer cette histoire après coup. M. Redman, qui l’a 

examiné très attentivement neuf mois après cet évènement afin de 

déterminer s’il était prêt pour le baptême, a alors entendu parler de 

sa conversion par une vision du Christ. Le fait que Sundar Singh 

ne parle de cette expérience sacrée que dans ses discours publics, et 

n’en parle pas dans les conversations ordinaires, n’est qu’une 

preuve supplémentaire de sa sincérité. Souligner cette conversion 

de saint Paul, dire que toute l’expérience correspond à un certain 

type et que des expériences similaires se produisent souvent chez 

les chrétiens indiens, n’offre pas d’explication claire et complète ; 

cela rend seulement la chose un peu plus facile à comprendre. La 

psychologie est seulement capable de retracer le cours suivi par ces 

expériences (à la fois dans la vie consciente et inconsciente de 

l’âme), mais elle ne peut expliquer leur signification réelle. Seule 

l’intuition religieuse du converti est capable de percevoir la réalité 

divine et l’œuvre de la grâce derrière tous les processus historiques 

et psychologiques à travers lesquels elle se révèle. Cette réalité peut 

certes se fonder des influences historiques extérieures accidentelles 

qui régissent la vie mentale et la croissance, mais elle est en soi 

« tout autre », bien au-delà de toutes les lois de la psychologie, et les 

transcende dans l’acte de révélation. 

Pour Sundar Singh, comme pour tous ceux dont la conversion 

est de ce type, le contenu de la révélation est la merveille du 



48 
 

jugement divin et de la grâce divine. Le jugement convainc l’homme 

de son incapacité totale à atteindre son propre salut ; la grâce lui 

donne l’assurance du salut indépendamment de ses propres efforts. 

Cette expérience fondamentalement chrétienne de l’inutilité des 

efforts humains et de la seule réalité de l’œuvre de la grâce de Dieu 

à travers sa révélation de lui-même dans la mort du Christ sur la 

croix – voilà le cœur de « l’expérience de conversion » de Sundar 

Singh. « Lorsque le Christ s’est révélé à moi, j’ai alors vu que j’étais 

un pécheur et qu’il était mon Sauveur. » Sundar Singh appartient 

donc à la même catégorie que Paul et Luther, et que toute âme 

chrétienne pour qui la question du péché et de la grâce est le 

problème central de la vie. La différence est simplement la 

suivante : Paul a pris conscience de son propre péché et de son 

impuissance à la lumière de la Torah juive, Luther à la lumière de 

la règle monastique, tandis que Sundar Singh est parvenu à cette 

conviction à travers la Bhagavad-Gita, par la voie philosophique et 

mystique de l’hindouisme. 

 
« L’hindouisme m’avait enseigné qu’il existait un paradis ; j’ai fait de 

mon mieux pour me libérer du péché et pour agir en toutes choses 

conformément à la volonté de Dieu. J’ai essayé de me sauver par mes 

propres bonnes œuvres, qui étaient tout à fait inutiles et ne pouvaient me 

sauver. J’étais fier de la religion et de la philosophie indiennes, mais la 

philosophie ne peut sauver les pécheurs. Désespéré, j’ai supplié Dieu de 

me montrer le chemin du salut. En réponse à ma prière, j’ai vu mon 

Sauveur ; il m’a montré ce que j’étais vraiment en moi-même. Je ne m’étais 

jamais attendu à voir quelque chose de ce genre. » 

 

Cette expérience de la grâce, essentiellement paulinienne, est le 

contenu de la conversion de Sundar Singh ; la forme extérieure qui 

a incarné cette expérience intérieure est la vision du Christ. Sundar 

Singh admet toutefois que cette forme extérieure n’est pas 

essentielle ; en d’autres termes, l’expérience chrétienne de la grâce 

de Dieu peut être tout aussi réelle sans aucun accompagnement 

miraculeux et, en fait, elle est généralement transmise de cette 

manière. Quand il parle de sa propre conversion, il ajoute 

généralement les paroles de notre Seigneur : « Heureux ceux qui 



49 
 

n’ont pas vu et qui ont cru » ; il se place humblement au-dessous des 

chrétiens qui ont fait l’expérience du secret du Christ vivant et de 

la merveille de sa grâce salvatrice sans aucune vision 

extraordinaire ; c’est précisément pour cette raison qu’il considère 

Luther, qui n’a pas eu de vision du Christ, comme plus grand que 

lui. Mais il est convaincu que, dans les circonstances difficiles de sa 

vie, il n’aurait jamais trouvé le chemin du salut sans cette 

révélation extraordinaire du Christ, et que, dans son cas, Dieu a 

donc utilisé des moyens inhabituels pour opérer sa conversion. 

Cette forme visionnaire irrégulière de l’expérience chrétienne de la 

grâce devient psychologiquement plus compréhensible lorsque l’on 

comprend la manière dont Sundar Singh envisage le contact de 

l’homme avec le monde surnaturel. 

 
« Le cerveau est un outil très délicat et sensible, doté de nombreuses 

facultés fines qui, dans la méditation, peuvent recevoir des messages de 

l’invisible et des pensées qui vont bien au-delà de la conscience humaine 

normale. Le cerveau ne produit pas ces pensées ; elles lui parviennent du 

monde spirituel, et l’esprit les traduit dans un langage adapté aux 

circonstances et aux situations humaines. Beaucoup de gens reçoivent ces 

messages dans leurs rêves, d’autres dans des visions, et d’autres encore 

pendant leurs heures de veille, au cours de la méditation. » 

 

Sundar Singh hésiterait sans doute à appliquer cette 

affirmation à sa propre expérience de conversion, qu’il considère à 

juste titre comme le tournant de sa vie, d’une valeur bien 

supérieure à toutes ses autres expériences extatiques et 

visionnaires. Lorsqu’un secrétaire missionnaire suisse lui a 

demandé si sa conversion était due à une apparition objective du 

Christ ou à une vision subjective, il lui a répondu de manière très 

catégorique : « Pas de vision, pas de vision ; apparition ! 

apparition ! » Mais ces réflexions aident ceux d’entre nous qui ne 

sont que de simples spectateurs à parvenir à une vision saine, vraie 

et « globale » de cet évènement remarquable. L’image de la 

« télégraphie sans fil » est un beau symbole à la fois de la réalité de 

la révélation divine et de l’expérience de la grâce, mais aussi de son 

caractère entièrement spirituel et incompréhensible. Tout comme 



50 
 

les ondes éthériques qui transmettent les messages sans fil sont 

invisibles, le contact de l’âme avec la réalité transcendantale 

dépasse de loin toute connaissance humaine. Et tout comme ces 

mouvements d’ondes doivent être captés par le récepteur pour être 

perçus par l’oreille humaine, la révélation spirituelle de Dieu doit 

être rendue perceptible à l’esprit humain d’une manière tangible 

pour pouvoir être saisie. Cette perception se fait généralement par 

le biais de conceptions imaginatives originales ou stéréotypées ; 

parfois, cependant, elle est médiatisée par des visions picturales 

aux couleurs vives et d’une grande intensité. Nous ne devons pas 

considérer ces visions comme des hallucinations, car elles ne sont 

pas des fantasmes compensatoires, mais simplement l’expression 

d’une expérience supranaturelle. La conversion de Sundar Singh 

est similaire à l’expérience de tous les hommes et femmes 

véritablement religieux, en ce sens qu’il s’agit d’une révélation de 

la réalité divine, d’un miracle de la grâce divine. Mais le miracle ne 

réside pas dans la vision extérieure du Christ, mais au-dessus et 

derrière elle. La forme extérieure n’est que l’expression nécessaire 

– d’une manière que les sens peuvent saisir – du contact spirituel 

direct avec la réalité divine, médiatisé par le « Christ vivant ». 

 

 

3. ÉPREUVE ET PERSÉCUTION  

 

Après avoir trouvé son Sauveur de manière si merveilleuse, 

Sundar Singh passa plusieurs jours dans la prière solitaire. Sa 

conscience était de plus en plus accablée par la honte lorsqu’il 

repensait à la manière dont il avait profané la Bible trois jours 

avant sa conversion. Dans une prière fervente, il implora le pardon 

de Dieu : « Mon Dieu, pardonne-moi. J’étais spirituellement 

aveugle ; je ne pouvais pas comprendre Ta Parole ; c’est pourquoi 

j’ai brûlé la Bible. » Il reçut alors du Seigneur cette assurance 

réconfortante : « Tu étais spirituellement aveugle, mais maintenant 

je t’ai ouvert les yeux. Va et témoigne de moi. » « Témoigne de cette 

grande chose qui t’est arrivée ; confesse ouvertement que je suis ton 



51 
 

Libérateur ! » Comme dans le cas de l’apôtre des Gentils, la 

conversion et la vocation à prêcher l’Évangile ne se sont pas fait 

attendre. 

Le premier témoignage rendu par le jeune garçon de quinze ans 

à son Sauveur fut son courage inébranlable à confesser le Christ 

devant sa famille et ses amis. Son père le supplia d’abandonner sa 

nouvelle foi, l’y exhortant par la fierté sikhe de sa naissance, par 

l’honneur de sa famille et par son dévouement envers sa mère, mais 

ce fut en vain. Quand il devint évident que son père ne pouvait 

ébranler sa détermination, un oncle qui occupait une position élevée 

tenta de le forcer à rester fidèle à la religion sikhe. Mais le jeune 

disciple chrétien resta ferme ; sa foi en Christ comptait plus pour 

lui que tous les trésors de ce monde. En plus des scènes 

douloureuses et des disputes avec sa propre famille, il dut endurer 

le mépris, les moqueries et la persécution. Ses anciens compagnons 

lui reprochaient d’être un parjure, un renégat et un trompeur ; son 

propre frère le persécutait avec une haine amère ; toute la 

population se souleva contre lui avec indignation. Le directeur de 

l’école, M. Newton, fut accusé devant les autorités locales d’avoir 

fait pression sur les élèves pour qu’ils acceptent le christianisme. 

Mais Sundar Singh et son ami Gurdit Singh, qui était devenu 

chrétien en même temps que lui, témoignèrent de l’innocence du 

directeur devant le magistrat, ce qui ne fit qu’accroître l’animosité 

des habitants de la région à leur égard, et plus encore à l’égard de 

tous les chrétiens du village. Beaucoup de ces chrétiens durent 

quitter la région. Finalement, en raison de l’attitude menaçante de 

la population, la mission dut fermer ses portes. Comprenant que sa 

vie était en danger, Sundar Singh chercha refuge à l’école 

missionnaire presbytérienne de Ludhiana, dirigée par le Dr 

Wherry. Malheureusement, c’est là qu’il vécut ses premières 

expériences douloureuses parmi les chrétiens ; ses camarades de 

classe étaient pour la plupart des chrétiens de nom qui ne vivaient 

pas selon les enseignements du Christ. Déçu, il quitta l’école 

missionnaire et retourna dans sa famille. Mais sa foi dans le 

Rédempteur n’était pas ébranlée. Très vite, sa famille comprit que 



52 
 

son retour parmi eux ne signifiait pas un retour à la foi de ses pères. 

Voyant qu’il ne renoncerait pas à la religion chrétienne, ils 

tentèrent de le persuader de garder le silence sur sa foi. Sundar 

Singh fut tenté d’accéder à leur demande ; il pensa même à se 

rendre dans un endroit éloigné pour se faire baptiser, puis à revenir 

dans sa famille. L’idée de se séparer complètement de tous ses 

biens, de sa maison et de ses relations lui semblait insupportable. 

Mais une voix lui dit : « Celui qui me confessera devant les hommes, 

je le confesserai devant mon Père qui est dans les cieux. » Et il 

surmonta la tentation et se dit : « Je suis prêt à souffrir n’importe 

quoi pour mon Seigneur, mais je ne peux pas le renier. » Lorsque sa 

famille comprit que toutes ses remontrances resteraient vaines, elle 

l’emmena devant le Maharaja. Ce dernier tenta de lui fit sentir la 

honte qu’il faisait peser sur lui-même et sur sa famille en confessant 

le Christ. « Sher Singha (Cœur de lion), comment se fait-il que tu 

sois devenu un lâche ? » Il lui proposa ensuite un poste très 

honorable en échange de la fidélité à la foi de ses pères. Mais 

Sundar Singh refusa de se laisser égarer par de telles 

considérations ; il confessa le Christ sans crainte devant eux tous. 

Peu après, il rompit complètement avec la communauté sikhe en 

coupant ses longs cheveux. À partir de ce moment, sa famille le 

traita comme un paria. Il devait dormir et manger à l’extérieur de 

la maison comme un lépreux. Finalement, son père le déshérita et 

le chassa de la maison. N’emportant avec lui que son Nouveau 

Testament et un petit paquet de provisions, Sundar Singh, âgé de 

seize ans, commença à suivre le pravrajya, la « voie des sans-abri », 

que tous les grands hommes religieux de l’Inde ont suivie depuis 

l’époque de Mahavira Vardhamana Jina et Gautama Siddhartha 

Bouddha. Il nous raconte qu’il passa la première nuit à grelotter 

sous un arbre, car il faisait froid. Assis là, il endura la faim, la soif 

et le froid, son Nouveau Testament entre les mains. Puis Satan lui 

murmura à l’oreille : « À la maison, tout était agréable et 

confortable, et maintenant tu souffres. » Il se mit alors à comparer 

sa vie chez ses parents au « sans-abrisme » où il était désormais 

réduit : au milieu du confort et du luxe de sa maison, il était agité 



53 
 

et malheureux, tandis que maintenant, au milieu d’une nuit froide, 

seul en plein air sous un arbre, son âme était envahie d’une paix 

merveilleuse. 

 
Le sadhu dit : « Ce fut ma première nuit au paradis. Le monde ne 

pouvait m’offrir une telle paix. Le Christ, le Seigneur vivant, m’a insufflé 

une paix glorieuse. Le froid me transperçait de part en part, j’étais un paria 

affamé, mais j’avais le sentiment d’être enveloppé par la puissance du 

Christ vivant. » « La présence de mon Rédempteur a transformé la 

souffrance en joie. » 

 

Dans son état de désolation, Sundar Singh supplia Dieu de le 

guider sur son chemin. En réponse à sa prière, il reçut l’ordre d’aller 

voir les chrétiens de Rupar, dont beaucoup avaient fui son lieu natal 

pour se réfugier là-bas. Il avait à peine atteint la maison du 

missionnaire presbytérien résident, M. Uppal, qu’il s’effondra 

complètement. Le poison qu’un de ses proches avait mélangé à un 

dessert lors de son dernier repas à la maison avait commencé à faire 

effet. (Son ami Gurdit Singh, qui l’avait aidé à défendre l’enseignant 

devant le magistrat, avait déjà été empoisonné par son père et était 

mort des suites de l’empoisonnement.) M. Uppal et sa femme ont 

appelé l’assistant du pharmacien, qui a rapidement administré le 

traitement nécessaire à Sundar et est resté avec lui jusqu’à tard 

dans la soirée, le laissant finalement avec peu d’espoir de guérison. 

Lorsque le pharmacien rendit visite à Sundar Singh le lendemain 

matin, il fut très surpris de constater qu’il commençait à aller 

mieux. 

Lorsque Sundar Singh fut suffisamment rétabli, il retourna au 

pensionnat chrétien pour garçons de Ludhiana. Les deux 

missionnaires presbytériens, le Dr Wherry et le Dr Fife, 

l’accueillirent avec tant d’amour et prirent soin de lui avec tant de 

tendresse qu’il dit qu’ils firent plus pour lui que ses propres parents 

n’auraient pu le faire. À plusieurs reprises, ses proches ont tenté de 

le retirer de l’école. Une fois, son père est même venu le voir pour le 

persuader de rentrer à la maison. Mais Sundar Singh est resté 

ferme ; il a fait remarquer à son père qu’il avait trouvé une paix si 



54 
 

merveilleuse en Christ qu’il ne l’échangerait pour aucun bonheur 

terrestre. 

Afin de soulager Sundar Singh de la pression constante de ses 

proches et de le protéger des attaques de la foule, les missionnaires 

l’envoyèrent à Subathu, une mission médicale près de Simla. Là, 

dans le calme, il étudia la Bible et se prépara au baptême. Selon la 

loi indienne, il ne pouvait se convertir au christianisme avant l’âge 

de seize ans, il dut donc attendre son anniversaire. En raison de 

l’agitation populaire, les missionnaires de Ludhiana ne jugèrent 

pas prudent de le baptiser là-bas. Le Dr Fife, qui avait désormais 

pris la direction de l’école, l’envoya donc avec une lettre de 

recommandation à M. Redman, le missionnaire principal de la 

Church Missionary Society à Simla, et lui demanda, après avoir 

soigneusement examiné Sundar Singh, de le baptiser. Sundar 

Singh se rendit à Simla en compagnie de plusieurs autres garçons 

de son âge, ainsi que d’un missionnaire indépendant, M. Stokes, et 

remit la lettre d’introduction de son professeur à M. Redman. Ce 

dernier écrit ainsi à propos de cette rencontre : 

 
« J’ai été profondément impressionné par sa sincérité. Je l’ai examiné 

attentivement et lui ai posé de nombreuses questions sur les principaux 

éléments de l’Évangile. Sundar Singh a répondu à ma grande satisfaction 

et a démontré dès lors une connaissance extraordinaire de la vie et des 

enseignements du Christ. Je l’ai ensuite interrogé sur son expérience 

personnelle du Christ en tant que Sauveur. Là encore, j’ai été plus que 

satisfait. Je lui ai dit que je serais très heureux de le baptiser le lendemain, 

qui était un dimanche. Il m’a répondu qu’il désirait être baptisé parce que 

c’était la volonté du Christ, mais qu’il était tellement convaincu que le 

Seigneur l’avait appelé à témoigner pour Lui que même si je ne pouvais 

pas le baptiser, il devrait partir prêcher. » 

 

Le dimanche 3 septembre 1905, jour de son seizième 

anniversaire, Sundar Singh fut baptisé à l’église Saint-Thomas de 

Simla par M. Redman, selon le rite de l’Église anglicane. Les 

premiers mots du psaume 23, qui faisaient partie du service 

baptismal, étaient en même temps une prophétie de la vie d’un 



55 
 

moine errant dans laquelle le sadhu était sur le point de s’engager : 

« Le Seigneur est mon berger, rien ne saurait me manquer. » 

 

 

4. LE DOMAINE D’ACTIVITÉ DU SADHU 

 

(a) Voyages missionnaires en Orient et dans le nord de l’Inde  

 

« Va et témoigne de moi » : tel était le commandement que 

Sundar Singh avait reçu de son Maître après sa conversion. Il 

devait désormais obéir à cet appel. Mais comment lui, un jeune 

homme de seize ans, pouvait-il témoigner de la puissance et de 

l’amour de son Sauveur ? C’est alors que les paroles de sa mère lui 

revinrent à l’esprit : « Un jour, tu seras un sadhu. » Ne trouverait-

il pas une oreille attentive à la Bonne Nouvelle parmi ses 

compatriotes s’il se présentait à eux vêtu de cette robe qui, depuis 

l’époque des Vedas, était considérée comme sacrée en Inde ? Cette 

robe est en effet devenue le « symbole principal de la vie ascétique » 

dans toute l’Asie, car elle est associée à tous les plus grands hommes 

religieux de l’Inde : Mahavira, Vardhamana Jina, Gautama 

Siddhartha Bouddha, ses frères mendiants, Chaitanya et Tulsi Das, 

et aussi Gourou Nanak, le fondateur de la forme de croyance 

religieuse que Sundar Singh pratiquait auparavant. Ne pourrait-il 

pas, disait-il, dans cette robe (que plus de deux millions d’Indiens 

portent actuellement 20), devenir un Indien pour les Indiens ? Ne 

trouverait-il pas une oreille attentive s’il accomplissait, dans la vie 

sans domicile, pauvre et célibataire d’un sadhu, cet idéal religieux 

proclamé depuis trois mille ans par les grandes religions de l’Inde ? 

Ne trouverait-il pas une « porte ouverte » s’il venait prêcher 

l’Évangile du Christ en tant que nirgrantha, « briseur de lettres », 

en tant que sannyasi, « celui qui a renoncé au monde », en tant que 

bhiksu, « moine mendiant », en tant que sadhu, « pèlerin 

religieux », en tant que fakir, « celui qui a choisi la pauvreté » ? Ne 

pourrait-il pas être « tout pour tous » s’il revêtait la robe jaune de 

l’ascète, car cette robe lui donnerait accès à toutes les castes, oui, 



56 
 

même aux quartiers des femmes ! Ce sont ces réflexions qui 

finalement conduisirent Sundar Singh à décider de devenir un 

sadhu chrétien, un évangéliste revêtu de la robe d’un ascète indien. 

Sundar Singh n’était pas le premier à revêtir la robe jaune de 

l’ascète afin de devenir « un Indien parmi les Indiens ». Depuis des 

temps immémoriaux, les prêtres de la Mission secrète Sannyasi 

(une Église chrétienne secrète qui prétend avoir été fondée à 

l’époque de l’apôtre Thomas, le premier missionnaire en Inde) ont 

porté cet habit afin de pouvoir prêcher l’Évangile sans entrave, 

discrètement et sans se faire remarquer, parmi leurs compatriotes. 

Les missionnaires qui ont travaillé ouvertement ont également 

porté cette robe afin de se rapprocher du cœur du peuple indien. Le 

célèbre Robert de Nobili, neveu de Bellarmin, qui a commencé à 

travailler à Madura en 1605, a suivi la règle stricte d’un brahmane 

sannyasi et a ainsi pu convertir plusieurs brahmanes au 

christianisme. Parmi les évangélistes chrétiens plus récents qui ont 

adopté cette méthode, le plus remarquable est peut-être Bhavani 

Charan Banerji, un Bengali de descendance brahmane (né en 1861), 

qui fut d’abord un fervent défenseur des principes du Brahma-

Samaj, puis fut baptisé dans l’Église anglicane ; peu après, 

cependant, il rejoignit l’Église de Rome. En décembre 1894, il 

revêtit la robe jaune, prit le nouveau nom de Brahmabandhav 

Upadhyaya (Théophile, le sous-berger) et choisit la vie de Bhikhu 

Sannyasi. Il caressait le grand projet de fonder un matha 

(monastère) de sannyasis hindous catholiques (comprenant à la fois 

des contemplatifs cloîtrés et des frères errants). « Nous ne devons 

pas nous reposer », écrivait-il, « tant que la religion du Christ n’est 

pas vécue par les ascètes indiens et prêchée par les moines indiens, 

tant que la beauté de la foi catholique n’est pas révélée dans un 

cadre oriental ». Son programme ambitieux pour ce nouvel ordre fut 

chaleureusement soutenu par l’évêque Pelvat de Nagpur, mais il 

fut anéanti par l’opposition de l’archevêque Dalhoff, S. J., de 

Bombay, et du légat papal Zalesky. Plusieurs de ses disciples 

portent encore aujourd’hui la robe jaune et perpétuent l’esprit de 

son œuvre. Aujourd’hui, de nombreux missionnaires catholiques 



57 
 

romains en Inde reconnaissent la nécessité de mettre en pratique 

les politiques missionnaires de Nobili et Brahmabandhav, et d’aller 

de l’avant avec l’idée de fonder des ordres monastiques purement 

indiens 21. 

Nous avons du mal à croire que le jeune Sundar Singh ait 

entendu parler de tous ces sannyasis chrétiens connus et inconnus ; 

il semble plutôt avoir choisi la vie d’un sadhu chrétien sous 

l’influence de ses souvenirs d’enfance. Son professeur, le Dr Wherry, 

lui conseilla de fréquenter l’école théologique de Saharanpur afin 

d’acquérir une base solide pour sa vocation d’évangéliste. Mais 

Sundar Singh répondit franchement qu’il préférait l’idéal de ses 

compatriotes et souhaitait prêcher l’Évangile en tant que sadhu 

errant. Avec une perspicacité prophétique, le Dr Wherry comprit la 

signification de cette décision et lui donna sa bénédiction. Ainsi, 

trente-trois jours après son baptême, le jeune chrétien revêtit la 

robe sacrée et fit le vœu d’être sadhu toute sa vie 22. 

 
« Je me suis voué à Lui pour toute ma vie, et avec l’aide de Sa grâce, je 

ne romprai jamais mon vœu. » « Le jour où je suis devenu sadhu, j’ai choisi 

cette robe comme compagne de vie, et tant que cela dépendra de moi, je 

ne l’abandonnerai jamais. » 

 

C’est ainsi que le jeune homme de seize ans partit pour ses 

pérégrinations missionnaires, pieds nus, sans possessions, sans 

aucune protection contre les bêtes sauvages. Outre son mince 

vêtement de lin et une couverture, qu’il enroulait souvent autour de 

sa tête comme un turban, son seul bien était un Nouveau 

Testament dans sa langue maternelle. Il ne mendiait jamais ; il 

dépendait des aumônes données par des personnes au cœur 

généreux ; si celles-ci lui étaient refusées, il devait essayer de 

satisfaire sa faim avec des racines et des feuilles. Si des gens 

bienveillants l’accueillaient chez eux, il acceptait leur hospitalité 

avec gratitude. S’il ne trouvait pas d’abri, il dormait dans une 

auberge sale, voire dans une grotte ou sous les arbres. Ses 

compatriotes hindous lui offraient souvent volontiers de la 

nourriture et un abri ; en revanche, il rencontrait généralement une 



58 
 

grande hostilité parmi les musulmans dès qu’ils apprenaient qu’il 

était un sadhu chrétien. Parfois, il était chassé d’une maison, 

abreuvé de malédictions et d’insultes, et il devait se réfugier dans 

la jungle, où il passait la nuit affamé et frissonnant. Même parmi 

les missionnaires chrétiens, comme Brahmabandhav avant lui, 

Sundar Singh était considéré avec beaucoup de méfiance ; beaucoup 

voyaient dans la vie de sadhu un idéal hindou de piété qui ne 

pouvait être d’aucune utilité pour le Christ, et ils critiquaient donc 

très sévèrement sa méthode missionnaire. Sundar Singh aimait 

particulièrement se rendre dans les sanctuaires où se 

rassemblaient les pèlerins, où il rencontrait un grand nombre de 

sadhus et de sannyasis, à qui il pouvait prêcher l’Évangile. Il allait 

également voir les femmes (à qui il était impossible de prêcher en 

public) afin de leur parler du Christ. Le Dr Wherry donne une 

description vivante d’une telle rencontre avec des femmes : 

 
« Les femmes hindoues ont entendu parler de sa venue et ont persuadé 

une femme chrétienne, qu’elles ont visitée dans son zenana entouré d’un 

mur, de les inviter chez elle et de laisser le sadhu leur parler. Cette femme 

m’a dit que soixante ou soixante-dix femmes issues des meilleures familles 

sont venues l’écouter pendant une heure. Elles se sont assises là, les 

mains jointes et, en partant, elles ont dit : « Ce qu’il dit est vrai, et nous 

croyons chacun de ses mots ; Jésus-Christ est le Rédempteur. » 

 

Au début, le sadhu prêcha l’Évangile dans son village natal et 

dans les villages environnants, puis il parcourut le Pendjab, 

l’Afghanistan et le Cachemire, des régions où les missions 

chrétiennes n’avaient pratiquement pas encore commencé leur 

travail à cette époque. Après un long et fatigant voyage 

missionnaire, il retourna à Kotgarh, un petit village près de Simla 

dans l’Himalaya, afin de s’y reposer. Là, il rejoignit le missionnaire 

américain M. Stokes (que nous avons déjà mentionné), qui 

appartenait à une famille aisée et était venu en Inde pour prêcher 

l’Évangile comme un frère franciscain 23. Suivant l’exemple du 

sadhu, il revêtit également la robe jaune de l’ascète. Il parla 

également beaucoup au sadhu de saint François d’Assise. Les deux 



59 
 

hommes convinrent d’unir leurs forces pour prêcher l’Évangile et se 

lancèrent dans un voyage très difficile et éprouvant à travers la 

vallée de Kangra. En chemin, Sundar Singh, dont le jeune corps 

n’était pas encore habitué à tant de difficultés, tomba malade dans 

la jungle, victime d’une forte fièvre. Son compagnon le traîna 

jusqu’à la maison d’un Européen, où il fut soigné avec tendresse 

pendant longtemps. En 1907, les deux hommes se consacrèrent au 

travail dans la léproserie de Subathu et aux soins des malades à 

l’hôpital de la peste de Lahore. Jour et nuit, ils se consacraient aux 

malades, ne s’accordant que très peu de sommeil, passant leurs 

nuits à même le sol, entre les patients mourants. Lorsque M. Stokes 

fut contraint de retourner en Amérique pour cause de maladie, 

Sundar Singh poursuivit seul son travail missionnaire. De Lahore, 

il se rendit au Sind, puis revint par le Rajputana. Son travail 

d’évangélisation inlassable approfondit et renforça sa vie 

intérieure. M. Redman, qui le rencontra à Sialkot deux ans après 

son baptême, lors d’une réunion, dit : « J’ai été profondément 

impressionné par la maturité de son caractère chrétien, qui 

transparaissait dans ses paroles et son comportement. Il ne 

semblait plus être un garçon, mais un jeune homme, fort dans sa 

foi, bien qu’il n’ait eu que dix-neuf ans. » 

Sundar avait un désir ardent de se rendre en Palestine pour voir 

l’endroit où son Seigneur avait vécu et souffert. Cependant, lorsqu’il 

arriva à Bombay, il dut renoncer à cette idée, la jugeant 

irréalisable. Il erra donc à travers l’Inde centrale jusqu’à son pays 

natal, prêchant tout au long de son chemin. En 1909, suivant les 

conseils de ses amis chrétiens, il entra au St. John’s Divinity 

College de Lahore et commença à étudier la théologie. Au collège, 

alors dirigé par le chanoine Wood, il reçut un enseignement sur la 

Bible et le Prayer Book, l’histoire élémentaire de l’Église, 

l’apologétique et la religion comparée. C’est là aussi qu’il découvrit 

l’Imitation de Jésus-Christ, qu’il lut et relut et qui eut une profonde 

influence sur sa vie spirituelle. Pour le reste, l’étude de la théologie 

n’avait que peu d’importance pour sa piété simple et directe. Au 

contraire, il semble que ce soit son séjour au Divinity College qui 



60 
 

ait éveillé en Sundar Singh cette profonde aversion pour 

l’intellectualisme théologique, qui transparaît si souvent dans ses 

sermons et ses révélations personnelles. À Noël 1909, il fut promu 

de la classe des débutants à celle des catéchistes juniors ; en 1910, 

il quitta le séminaire après avoir reçu l’autorisation de prêcher dans 

les églises anglicanes du diocèse de Lahore. 

Entre-temps, son ami Stokes était revenu d’Amérique, après 

avoir reçu l’autorisation de l’archevêque de Canterbury de fonder 

une confrérie franciscaine appelée The Brotherhood of the 

Imitation. Les deux membres de la nouvelle communauté, Stokes 

et Western (qui devint plus tard chanoine à Delhi), prononcèrent 

leurs vœux dans la cathédrale de Lahore. Sundar Singh travailla 

en étroite collaboration avec la nouvelle confrérie, mais il ne la 

rejoignit pas, car sa tendance individualiste ne cadrait pas avec 

l’ecclésiasticisme strict de cette communauté véritablement 

franciscaine ; en effet, il ne parvenait pas à se restreindre à des 

limitations dans son activité de prédication anglicane. À l’instar de 

John Wesley, il considérait le monde entier comme sa paroisse et 

prêchait partout et à tous ceux qui voulaient recevoir son message. 

Certains hommes à l’esprit ecclésiastique désapprouvaient cette 

évangélisation illimitée et lui expliquèrent que cette méthode de 

travail n’était « pas souhaitable pour un diacre et qu’elle serait tout 

à fait impossible pour un homme ordonné ». Il ne serait autorisé à 

prêcher dans d’autres diocèses qu’avec la permission de leurs 

évêques respectifs, et s’il était ordonné dans l’Église anglicane, il lui 

serait interdit de prêcher dans d’autres Églises chrétiennes. Sundar 

Singh considérait qu’être lié à une seule communion de cette 

manière limiterait sa vocation de sadhu. « Il désirait simplement 

être chrétien, uni au Corps unique du Christ. » 

Au cours d’un moment de prière tranquille, il acquit la certitude 

que c’était la volonté de Dieu qu’il prêche la Bonne Nouvelle du 

Christ sans exercer la fonction de prêtre et sans être mandaté par 

une Église particulière. Il se rendit chez son évêque (Mgr Lefroy de 

Lahore, qui devint plus tard le Primat anglican en Inde), qui lui 

avait été particulièrement favorable pendant ses années d’études, 



61 
 

et lui demanda de lui retirer sa licence de prédicateur. L’évêque 

comprit que le sadhu avait une véritable « vocation prophétique » et 

fit ce qu’on lui demandait. Le sage ami de Sundar Singh, le Dr 

Wherry, approuva également cette décision. La renonciation à la 

licence de prédicateur n’impliquait toutefois pas une rupture avec 

l’Église anglicane, à laquelle le sadhu appartenait par le baptême. 

Il continua à prêcher dans les églises anglicanes, en particulier à 

l’église Saint-Thomas de Simla, et continua également à 

communier régulièrement dans l’Église d’Angleterre. Ses relations 

avec ses amis et bienfaiteurs anglicans restèrent aussi cordiales 

que jamais. 

Libéré de ses liens officiels et ecclésiastiques, Sundar Singh 

poursuivit désormais son chemin en tant que pur nirgrantha, un 

sadhu chrétien, prêt à être tout pour tous. Alors qu’il voyageait dans 

l’est de l’Inde, à Sarnath, où Bouddha avait commencé son œuvre il 

y a longtemps, il entra pour la première fois en contact avec les 

membres de la mission secrète Sannyasi, dont le Dr Wherry lui 

avait déjà parlé quelque temps auparavant. Ces chrétiens 

ésotériques, qui se considèrent comme les « disciples du Christ 

asiatique », sont dispersés dans toute l’Inde et se trouvent 

également dans certains pays voisins. En général, ils appartiennent 

aux classes supérieures de la société. Selon certaines sources, ils 

seraient plusieurs centaines de milliers. Une partie de cette 

communauté s’est constituée en une Église chrétienne secrète, 

entièrement organisée sur le modèle de l’Église syrienne fondée par 

l’apôtre Thomas, à laquelle elle se considère comme unie 24. Ces 

Sannyasis organisés se divisent en deux groupes : les Svamis 

(seigneurs, dirigeants, enseignants) et les Sisyas (disciples). Les 

premiers, dont le nombre est estimé à environ sept cents, mènent 

une vie ascétique célibataire et portent la robe safran ; ils portent 

tous le titre de Nands 25. Les membres de cette Église secrète se 

réunissent très tôt le matin dans des « maisons de prière ». De 

l’extérieur, ces lieux de réunion ressemblent à des temples hindous, 

mais à l’intérieur, il n’y a ni image ni autel ; leur culte est célébré 

en sanskrit. Parfois, ils célèbrent également les rites du baptême et 



62 
 

de la Sainte Communion. Leur devise est : Yisu Nasrinath ki jai 

(« La victoire appartient à Jésus de Nazareth »). À maintes reprises, 

en période de persécution et de difficultés, le Sadhu a reçu l’aide de 

ces Sannyasis secrets. Il les a exhortés à plusieurs reprises à sortir 

de leur retraite et à proclamer ouvertement le Christ. Voici leur 

réponse : 

 
« Notre Seigneur nous a appelés à être des pêcheurs. Quand un 

pêcheur travaille, il ne fait pas de bruit ; il reste assis tranquillement 

jusqu’à ce que son filet soit plein, car s’il faisait le moindre bruit, les 

poissons s’échapperaient. C’est pourquoi nous travaillons en silence ; 

quand le filet sera plein, le monde entier verra ce que nous avons fait. » 

 

À la fin de l’année 1912, Sundar Singh fut invité à aller prêcher 

l’Évangile à quatre mille bûcherons sikhs qui avaient émigré au 

Canada. Il était prêt à partir et cela lui aurait fait grand plaisir, 

mais le projet échoua parce que le gouvernement canadien refusa 

de lui accorder un passeport. Pendant que son ami le chanoine 

Sandys déployait de grands efforts, mais en vain, pour persuader le 

gouvernement canadien de lui accorder cette autorisation, Sundar 

Singh partit pour une autre tournée de prédication. Après avoir 

voyagé pendant plusieurs semaines, il décida de mettre en pratique 

un désir qui lui tenait à cœur : « jeûner pendant quarante jours 

dans le désert 26 ». Il croyait que de cette manière, il se conformerait 

plus profondément au Christ intérieurement, et que cela le 

conduirait à une vie plus semblable à celle du Christ. Peut-être 

était-il aussi influencé dans une certaine mesure par saint François 

d’Assise, qui observait chaque année un jeûne strict pendant le 

Carême. Il avait peut-être aussi entendu parler de l’action de son 

grand prédécesseur, le Sannyasi Brahmabandhav, qui avait jeûné 

pendant tout le Carême de 1899 afin de se préparer à la fondation 

de son ordre Sannyasi. Mais sans doute le sadhu était-il également 

influencé, bien qu’inconsciemment, par des motifs tirés de 

l’ascétisme indien primitif. Le Bouddha n’avait-il pas jeûné jusqu’à 

l’épuisement total afin d’atteindre une plus grande illumination ? 

Dans l’ancien recueil d’écrits bouddhistes appelé Sutta-Nipato, 



63 
 

l’auteur fait dire au Bouddha ceci à propos de sa résolution de 

jeûner : 

 
« Lorsque mon corps n’est plus qu’une ombre  

L’âme brille de plus en plus clairement,  

L’esprit devient de plus en plus alerte  

Imprégné de sagesse et de contemplation. » 

 

Malgré les conseils contraires d’un sadhu catholique romain 

nommé Smith, qui l’accompagnait dans son voyage dans le nord de 

l’Inde, Sundar Singh mit son projet à exécution. Vers le 25 janvier 

1913, il se retira dans la jungle entre Hardwar et Dehra Dun et, 

comme Bouddha autrefois à Uruvela, il se consacra à la méditation 

et à la prière. Afin de garder une certaine notion du temps, il plaça 

près de lui un tas de quarante pierres, dont il en expulsait une 

chaque jour. Ses forces physiques déclinèrent rapidement ; sa vue 

et son maintien s’affaiblirent ; bientôt, son corps fut si affaibli qu’il 

devient incapable de propulser sa pierre quotidienne. À l’inverse, sa 

vie spirituelle devint de plus en plus claire et libre ; dans un état de 

concentration extatique, il vivait entièrement dans le monde 

surnaturel. Bien que sa vue physique fût si faible qu’il ne pouvait 

plus distinguer quoi que ce soit dans le monde qui l’entourait, sa 

vision spirituelle lui permettait de contempler le Christ crucifié, 

avec ses mains et ses pieds blessés, et son visage si plein d’amour. 

Alors que son corps était impuissant et insensible, son âme 

connaissait la paix la plus profonde et le bonheur le plus 

merveilleux. 

Il n’avait probablement jeûné que pendant dix ou douze jours au 

maximum lorsque des bûcherons le trouvèrent au début du mois de 

février dans la jungle et l’amenèrent à Rishi Kesh. De là, il fut 

transporté à Dehra Dun. À la gare, des paysans chrétiens le virent 

et le reconnurent, et ils l’emmenèrent en charrette à bœufs jusqu’au 

village chrétien d’Annfield, où il fut accueilli dans la maison du 

pasteur anglican Dharamjit. Le fils adoptif du pasteur, Bansi, et 

certains chrétiens du village prirent soin de lui avec beaucoup de 

tendresse. Sous leurs soins, il se rétablit rapidement et, en mars, il 



64 
 

put repartir en tournée de prédication. Il se rendit à Simla, où son 

ami M. Redman lui fit part des grands risques d’une expérience 

aussi dangereuse. Le sadhu était cependant convaincu des bienfaits 

de son jeûne. Comme il l’a souvent répété depuis, il avait le 

sentiment que le jeûne l’avait renouvelé et fortifié intérieurement. 

Les tentations, les obstacles et les perplexités qui le tourmentaient 

auparavant avaient tous disparu. Il était libéré de la tentation 

d’abandonner sa vocation de sadhu et de retourner dans la maison 

de son père. Jusqu’alors, dans les moments d’épuisement, il était 

assailli par des sentiments de rébellion – ceux-ci avaient désormais 

disparu ; il était désormais convaincu que l’âme était indépendante 

du corps, une question sur laquelle il avait auparavant des doutes. 

Par-dessus tout, il était désormais certain que la paix merveilleuse 

dont il jouissait n’était pas une expérience purement subjective, le 

résultat de quelque force vitale secrète, mais le résultat objectif de 

la présence divine 27. 

À Simla également, Sundar Singh apprit que la nouvelle de sa 

mort s’était largement répandue à l’étranger. Avant qu’il ne 

commence son jeûne, l’ascète catholique romain à qui il avait confié 

son intention et à qui, à sa demande, il avait donné les adresses de 

ses amis, avait télégraphié la nouvelle de la mort de Sundar, dans 

l’intention évidente de les induire en erreur. En conséquence, un 

service commémoratif spécial fut organisé à Simla, auquel 

participèrent M. Redman et le frère Stokes ; le service fut rapporté 

dans les journaux missionnaires indiens et des notices 

nécrologiques parurent dans nombre d’entre eux. Le fait que 

l’expéditeur des télégrammes soit resté incognito amena plusieurs 

connaissances du sadhu à soupçonner que c’était lui-même qui les 

avait envoyés ; tous ses amis intimes restèrent toutefois convaincus 

que ce soupçon était totalement infondé. 

 

  



65 
 

 

Tibet et Népal  

 

Dès les débuts de son activité missionnaire, Sundar Singh avait 

pris la décision audacieuse de se rendre au Tibet, cette « terre 

obscure et fermée », comme il l’appelait, afin de prêcher l’Évangile 

dans ce bastion du bouddhisme. Il ne connaissait ni la langue, ni le 

pays, ni les gens ; il savait seulement que les difficultés pour 

prêcher l’Évangile dans cette région étaient très grandes. Mais son 

amour pour le Christ, son zèle pour l’Évangile et sa disposition à 

donner sa vie pour le Christ le rendaient insensible au danger et 

aux difficultés. 

Le Tibet est l’une des terres les plus mystérieuses du monde ; un 

proverbe tibétain le décrit comme la « Grande Terre de Glace ». Son 

éloignement géographique des pays voisins et la beauté étrange de 

ses montagnes en font une terre de merveilles, tout autant que la 

richesse de ses grands monastères avec leurs trésors d’écrits sacrés 

et la dimension grandiose de leur culte. 

 
Tibet est la forme européenne de to-bhod, c’est-à-dire « Hauts plateaux 

du peuple Bhod » ; encore plus courant est le terme terra bhod-yul, « Terre 

du peuple Bhod ». Les habitants de cette région montagneuse qui parlent 

tibétain s’appellent eux-mêmes bhod-par, « peuple Bhod » : ce terme est 

également utilisé par les Indiens pour désigner les habitants tibétains des 

montagnes. Ni les alpinistes ni les Indiens ne font de distinction entre ceux 

qui vivent dans la région de Lhassa et les habitants du Tibet occidental, 

qui sont actuellement des sujets britanniques. En 1841, une grande partie 

du pays occidental de Bhod, Ladakh, Spiti, Zangskar, Kunawar, a été 

séparée du territoire de Bhod-yul et incorporée à l’Inde britannique. Ce 

district ressemble exactement au reste du Tibet, est habité par une 

population purement tibétaine et compte de nombreuses lamaseries. Ces 

régions, en particulier le Spiti et le Zangskar, sont aussi sauvages et 

inhospitalières que n’importe quelle autre partie du Tibet proprement dit. 

Il n’est donc pas nécessaire de les appeler indiennes et de réserver le terme 

« Tibet » uniquement au reste du Tibet. La seule façon correcte de décrire 

ce pays est de faire la distinction entre le Petit Tibet (c’est-à-dire les régions 

séparées sous contrôle britannique) et le Grand Tibet (c’est-à-dire la région 

dont la capitale est Lhassa). Cette terminologie exacte correspond à l’usage 



66 
 

tibétain des noms ; cela suffit à dissiper le malentendu suscité par l’usage 

inexact des noms, même en ce qui concerne Sundar Singh. 

Le sadhu n’était pas le premier missionnaire chrétien à tenter de 

pénétrer dans cette terre inhospitalière avec la Bonne Nouvelle du 

Christ 28 ; les missions chrétiennes au Tibet ont en effet déjà une histoire 

remarquable derrière elles. Au début du XIVe siècle, un frère franciscain, 

Odorich de Pordenone (Frioul), traversa le Tibet lors d’un voyage 

missionnaire. Au XVIIe siècle, le jésuite portugais Fr. d’Andrada entreprit 

au Tibet une œuvre missionnaire organisé qui connut un certain succès, 

mais qui s’effondra au bout de vingt-cinq ans. Au début du XVIIIe siècle, 

les capucins reprirent le travail, mais en 1745, ils durent également quitter 

le pays. Cent ans plus tard, deux Lazaristes, Hue et Gabet, tentèrent de 

s’implanter à Lhassa même, mais après deux ans, ils furent contraints de 

partir. 

La même année, en 1846, l’autorité papale établit officiellement un 

vicariat apostolique à Lhassa et confia la mission du Tibet aux Missions 

étrangères. En 1847, le missionnaire chinois Renou fit une tentative 

infructueuse ; ce n’est qu’en 1854 qu’il parvint à atteindre la frontière 

tibétaine et à fonder la mission de Bonga. Toutes les tentatives des 

missionnaires catholiques pour entrer au Tibet par l’Inde se révélèrent 

vaines. En 1856, un vicaire apostolique, Thomine-Desmazures, fut 

nommé, mais cet effort fut également infructueux. Après une période de 

progrès éphémère au début des années 60, la station missionnaire fut 

détruite en 1865, les chrétiens furent emprisonnés et tous les 

missionnaires furent chassés du Tibet. Après cette date, il ne fut plus 

possible de travailler que sur la frontière orientale, en territoire chinois. 

Mais en 1887, même ces stations frontalières tombèrent aux mains des 

lamas et ne purent être rétablies qu’en 1895. En 1918, le vicariat 

apostolique du Tibet comptait 3 744 chrétiens. 

Récemment, divers protestants ont œuvré à la frontière orientale ; dans 

l’ouest ou le petit Tibet, les missionnaires moraves ont accompli un travail 

héroïque et sacrificiel dans plusieurs centres depuis le milieu du siècle 

dernier. En 1925, cependant, en raison de difficultés insurmontables, la 

station de Poo sur la Sutlej, près de la frontière du Grand Tibet, a dû être 

abandonnée. L’intérieur du Tibet est fermé à toute activité missionnaire 

depuis de nombreuses années, non seulement sur ordre du gouvernement 

tibétain, mais aussi du gouvernement britannique. Ce dernier n’a autorisé 

les missionnaires moraves à fonder leur mission qu’à condition qu’ils 

limitent leur activité au territoire sous domination britannique. On dit que 

les chrétiens indiens qui sont entrés dans le Grand Tibet en tant que 

commerçants ou ascètes sont morts en martyrs ; tel a également été le sort 

des indigènes qui ont confessé leur foi en Christ. Sundar Singh raconte 



67 
 

l’histoire d’un de ses compatriotes, nommé Kartar Singh, qui, comme le 

sadhu, avait dû quitter son foyer à cause de sa foi en Christ et qui 

travaillait comme prédicateur itinérant de l’Évangile. Sur ordre du lama de 

Tsingham, il fut cousu dans la peau d’un yack et ainsi mis à mort de la 

manière la plus cruelle. Les difficultés pour mener à bien le travail 

missionnaire dans cette région reculée et fermée sont peut-être plus 

grandes que dans tout autre pays d’Asie, voire que dans tout autre pays 

du monde. L’archevêque Renou (qui devint plus tard conseiller de la 

Propaganda fidei), qui connaît mieux que quiconque les difficultés 

indescriptibles du travail au Tibet, écrivait ainsi, il y a soixante ans, dans 

un élan prophétique : 

« Quelles immenses difficultés l’Évangile devra-t-il surmonter avant de 

pouvoir s’enraciner dans cette terre du lamassisme. Il faudra un miracle 

tout à fait extraordinaire pour renverser ce colosse du culte des idoles, qui 

est soutenu par toutes sortes de dispositifs diaboliques ! Comment 

pourrons-nous jamais faire face à ces essaims de lamas qui sont fous de 

rage contre tous ceux qui n’appartiennent pas à leur forme de culte ? Il 

faudra de grands saints pour ouvrir la voie dans ce « pays de la 

superstition par excellence ». Mon âme défaille en moi quand je pense à 

toutes les difficultés qui doivent être surmontées, mais la puissance divine 

n’a pas de limites. » 

 

C’est ce champ missionnaire, le plus difficile de tous, que le 

jeune chrétien converti choisit comme domaine d’activité privilégié. 

Sans aucun soutien ni préparation particulière, ne comptant que 

sur la grâce de Dieu et prêt à donner sa vie pour l’Évangile, il se 

lança dans cette entreprise apparemment impossible. Au printemps 

1912, il tenta de pénétrer dans la région « fermée » du Grand Tibet 

par la même route que celle empruntée cinquante ans plus tôt par 

le missionnaire franciscain Desgodins. Lorsqu’il arriva à la mission 

morave de Poo, il fut chaleureusement accueilli par les deux 

missionnaires qui s’y trouvaient, Kunick et Marx, qui se montrèrent 

prêts à l’aider de toutes les manières possibles. Ils l’aidèrent à 

acquérir les rudiments de la langue tibétaine et lui prêtèrent un 

évangéliste, Tarnyed Ali, comme compagnon. Les deux jeunes 

hommes parcoururent les montagnes jusqu’à la lamaserie de 

Trashisgang, où ils durent accueillis très chaleureusement. Par la 

suite, Sundar Singh semble avoir erré seul pendant un certain 

temps dans le pays de Bhod ; on ne peut affirmer avec certitude s’il 



68 
 

a réussi à cette époque à pénétrer dans le Tibet proprement dit. 

Chaque année, le sadhu se rendait dans l’Himalaya et tentait de 

franchir la frontière. On ne sait pas exactement à quelle fréquence 

ni en quelle année il réussit à entrer au Grand Tibet ; cette 

incertitude est due au fait que le sadhu n’a jamais tenu de journal 

et aussi parce que les dates suggérées par divers témoins se 

contredisent. Il semble toutefois clair qu’en 1912, Sundar Singh, 

accompagné de l’évangéliste susmentionné, Tarnyed Ali de Poo, 

atteignit le village de Shipkyi, situé de l’autre côté de la frontière. 

Là, il prêcha dans sa propre langue, et Ali lui servit d’interprète. De 

plus, on sait avec certitude qu’il se rendit à plusieurs reprises au 

Tibet en passant par Almora. Yunas Singh, un agent de la London 

Missionary Society, le rencontra à deux reprises en 1913 lors de ses 

voyages au Tibet, à Dwarahat, près d’Almora, et en 1917 à Dangoli. 

En 1917, alors qu’il revenait du Tibet et du Népal, il séjourna dans 

un endroit appelé Pithoragarh (tout près des frontières du Tibet et 

du Népal) ; ce fait est attesté par un travailleur chrétien indien 

appartenant à la Mission méthodiste. Mlle Turner, de la London 

Missionary Society, le rencontra également à deux reprises (en 

1915 et 1917) à Dangoli, au nord d’Almora ; elle reçut une lettre de 

sa part juste avant et juste après qu’il eut franchi la frontière pour 

entrer dans la région « fermée » du Tibet. Elle se souvenait 

également qu’il était passé par Almora en 1912 lors de son voyage 

vers le Tibet. À plusieurs reprises, il fut empêché de franchir la 

frontière pour entrer au Grand Tibet. En 1914, par exemple, il fut 

arrêté par un fonctionnaire du gouvernement britannique à 

Gangtok, au Sikkim, en compagnie d’un Tibétain nommé Tharchin. 

En 1919, alors qu’il se rendait au Tibet en passant par Poo, il fut 

refoulé à la frontière. En 1923, les autorités britanniques de 

Kotgarh l’empêchèrent d’entrer au Tibet lorsque son projet de s’y 

rendre fut découvert à la suite d’une fausse rumeur annonçant sa 

mort. Il est donc historiquement avéré que Sundar Singh fit chaque 

année de grands efforts (lorsqu’il ne voyageait pas dans d’autres 

pays) pour entrer au Grand Tibet, et qu’il atteignit son objectif à 

plusieurs reprises. 



69 
 

L’accueil réservé au sadhu au Tibet n’était pas toujours hostile, 

bien au contraire, il était souvent accueilli avec gentillesse et 

bienveillance. Le fait que sa robe jaune de sadhu ressemblait aux 

vêtements de certains de leurs lamas l’aidait à faire entendre la 

Bonne Nouvelle de l’Évangile, même au Tibet. Dans cette terre 

inhospitalière, Sundar Singh trouva également des amis et des 

aides, comme Wangdi et, surtout, Thapa, le jeune fils d’un père 

népalais et d’une mère tibétaine, qui lui servit souvent d’interprète 

dans l’ouest du Tibet. Ces deux jeunes gens furent baptisés par lui. 

Il est vrai qu’il rencontra également une hostilité farouche, en 

particulier parmi les lamas tibétains. Il a pu raconter l’histoire des 

persécutions féroces qui lui furent infligées, à lui ainsi qu’à d’autres 

évangélistes et témoins qui avaient comme lui rendu témoignage 

au Christ. Il dit avoir été délivré à plusieurs reprises d’une mort 

certaine d’une manière tout à fait merveilleuse. Comme ces récits 

sont rapportés uniquement par le Sadhu et qu’il a été impossible de 

joindre Thapa, le seul témoin oculaire, l’historien critique doit pour 

l’instant laisser cette question en suspens. 

Le plus merveilleux de ces sauvetages fut celui du puits de 

Rasar. Quelle que soit l’opinion que l’on puisse avoir sur cet incident 

et sur d’autres du même ordre, il n’en reste pas moins que voyager 

dans les montagnes sauvages, inhospitalières et sans chemins qui 

composent le pays de Bhod implique de lourds sacrifices et un 

danger constant pour la vie elle-même. Sundar Singh a raison 

lorsqu’il dit : « Quand je vais au Tibet, je ne m’attends jamais à en 

revenir. Chaque fois, je pense que ce sera la dernière, mais c’est la 

volonté de Dieu qui me préserve. » 

L’une des histoires les plus remarquables que le sadhu raconte 

à propos de ses voyages au Tibet est celle du « Maharishi de 

Kailas ». Il dit avoir rencontré ce vieux sage à trois reprises et avoir 

reçu de lui une grande inspiration, tant pour sa vie intérieure que 

pour sa prédication de l’Évangile. Voici le récit de leur première 

rencontre : 

 
Un jour, alors que le sadhu traversait la chaîne du Kailas dans 

l’Himalaya, il tomba sur la grotte d’un ascète âgé, au milieu d’un paysage 



70 
 

magnifique, non loin du lac Manessarowar. Il avait l’habitude de 

rencontrer des sannyasis indiens et des moines tibétains dans ces régions 

montagneuses, mais à sa grande surprise, il découvrit qu’il s’agissait d’un 

ermite chrétien qui lui demanda de s’agenouiller et de prier avec lui, dont 

la prière se terminait par le nom de Jésus, et qui lui lut ensuite à haute 

voix quelques versets du Sermon sur la montagne tirés d’un ancien 

manuscrit. Puis le sage lui raconta une histoire merveilleuse. Il lui dit qu’il 

était né trois cents ans auparavant à Alexandrie, de parents musulmans. 

À l’âge de trente ans, il était entré dans un ordre derviche, mais ni la prière 

ni l’étude du Coran ne lui apportèrent la paix. Dans sa détresse intérieure, 

il se rendit auprès d’un saint chrétien qui était venu d’Inde à Alexandrie 

pour prêcher l’Évangile. Ce saint était Yernaus (la forme arabe de 

Hieronymus), le neveu de saint François Xavier. Cet homme lui avait lu à 

haute voix ces mots tirés d’un petit livre : « Venez à moi, vous tous qui êtes 

fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos. » « Dieu a tant aimé le 

monde qu’il a donné son Fils unique. » Ces paroles de la Bible l’avaient 

conduit au Christ. Il avait quitté son monastère et avait été baptisé, puis 

il était parti dans le monde comme prédicateur itinérant, d’abord avec son 

maître, puis seul. Après de longues années passées à voyager en tant que 

missionnaire, il se retira sur la montagne sacrée du Kailas pour se 

consacrer à la méditation, à la prière et à l’intercession pour la chrétienté. 

Dans cette vie solitaire de prière, il reçut de merveilleuses visions 

apocalyptiques et des révélations. 

 

L’histoire du Maharishi, que le Sadhu a répétée en Inde et que 

son biographe Zahir a rendue publique (avec plusieurs 

inexactitudes), est pleine de déclarations hautement improbables. 

Il est particulièrement frappant de constater que les paroles de la 

Bible qui ont conduit le Maharishi vers le Christ sont exactement 

les mêmes que celles qui ont aidé le Sadhu dans sa décision. 

L’explication la plus évidente est donc que le Maharishi est une 

figure de Gourou qui est apparue au Sadhu en extase, dans laquelle 

ce dernier a involontairement projeté ses propres expériences. Le 

professeur Hauer de Marburg, qui a travaillé comme missionnaire 

en Inde pendant de nombreuses années, m’a dit que cette idée du 

Maharishi et du Mahatma comme projection de sa propre psyché 

religieuse sous la forme fictive d’un saint homme est très répandue 

parmi les ascètes indiens. Deux faits s’opposent toutefois à cette 

explication éclairante : premièrement, le Maharishi chrétien est 



71 
 

connu non seulement du Sadhu, mais aussi des membres de la 

Mission Sannyasi ; certains d’entre eux le considèrent même 

comme leur « pape », avec lequel ils croient être en contact 

permanent par télépathie. Ensuite, un ingénieur minier américain, 

qui a beaucoup voyagé dans des régions de l’Himalaya jamais 

foulées par des hommes blancs, a parlé à son fils avant sa mort de 

l’existence de mystérieux ermites chrétiens anciens qui vivaient 

dans ces montagnes. Plus important encore, peut-être, est la 

déclaration de Daud Elia, un chrétien d’Annfield, qui était présent 

lorsque le sadhu est arrivé au village juste après sa rencontre avec 

le Maharishi. Il emmena immédiatement plusieurs chrétiens de 

Dehra Dun avec lui pour un voyage de retour vers les montagnes 

du Kailash. Seul le mauvais temps, qui rendait les chemins 

impraticables à cause de la neige et de la glace, obligea les pèlerins 

à rentrer sans avoir vu le Maharishi. Sundar Singh souligne qu’à 

une occasion, il rendit visite au Maharishi avec un lama tibétain. 

De plus, la forte probabilité que ces rencontres aient réellement eu 

lieu est démontrée par le fait que Sundar Singh, conformément à 

son propre principe « Je ne suis pas appelé à proclamer le 

Maharishi, mais à prêcher Jésus-Christ », n’a jamais parlé du 

Maharishi en public et désapprouve fortement la curiosité et l’esprit 

sensationnaliste suscités par son livre et, surtout, par celui de 

Zahir. Cependant, l’élément le plus décisif concernant l’existence 

réelle du Maharishi vient du révérend Yunas Singh. En 1916, à 

Gianame, une ville marchande située à une soixantaine de 

kilomètres de Kailas, il rencontra des commerçants tibétains qui lui 

parlèrent d’un « très, très vieux Rishi » qui vivait dans les hauteurs 

des montagnes de Kailas, non loin de la région des neiges éternelles. 

Le Tibet n’est pas le seul pays frontalier de l’Inde à être 

totalement fermé aux missions chrétiennes ; au Népal également, 

bastion du bouddhisme mahayana avec ses milliers de temples, les 

missions chrétiennes n’ont pas réussi à s’implanter. Sundar Singh 

a également effectué plusieurs voyages missionnaires dans ce pays, 

où il a lui aussi été persécuté pour sa foi ; là aussi, il a souvent 

trouvé le soutien de l’ordre secret des sannyasis chrétiens. Il semble 



72 
 

établi qu’au début du mois de juin 1914, il quitta Gaum, près de 

Darjeeling, et se rendit au Népal en passant par Sukia, et qu’il fut 

emprisonné pendant vingt-quatre heures dans le grand village de 

Horn, non loin de la frontière. Son compagnon tibétain, Tharchin, 

qu’il avait laissé à Ghum et qu’il retrouva là-bas dès son retour, le 

confirme sans équivoque. Après avoir été libéré, il écrivit ces mots 

dans son Nouveau Testament : 

 
« Népal. 7 juin 1914. La présence du Christ a transformé ma prison en 

un véritable paradis ; que fera-t-elle alors au paradis lui-même ? » 

 

C’est Mme Parker qui, à l’insu du sadhu, a trouvé ces mots dans 

son Nouveau Testament. 

Comme Sundar Singh s’était rendu à Horn sans être 

accompagné, nous ne connaissons aucun détail sur les souffrances 

qu’il y a endurées. La déclaration du gouvernement népalais est 

évasive et ne s’engage à rien. L’ami tibétain de Sundar, Tharchin, 

qu’il a rencontré immédiatement après son retour de Horn, dit que 

le corps du sadhu présentait un certain nombre de blessures, de 

plaies et de gonflements, et qu’il a dû faire tout son possible pour 

les soigner. Ce fait confirme la réalité de la torture par les sangsues. 

 

 

Sud de l’Inde et Extrême-Orient  

 

À partir de 1912, la renommée du sadhu s’étendit à toute l’Inde. 

Le petit livre enthousiaste de son admirateur Zahir, publié en 

hindustani en 1916 et en anglais en 1917, fit connaître son nom 

encore davantage, tant parmi les chrétiens que parmi les hindous. 

Selon les mots du Dr Macnicol, Sundar Singh traversa l’Inde 

« comme un aimant ». Partout où il allait, chrétiens et non-chrétiens 

se pressaient pour le voir. Au début de l’année 1918, Sundar arriva 

à Madras. Il avait l’intention de repartir pour le Tibet après un 

court repos dans le sud de l’Inde. Mais il fut assailli de demandes 

pour faire un travail d’évangélisation dans le sud de l’Inde même, 

parmi les communautés qui étaient alors privées de missionnaires 



73 
 

allemands à cause de la guerre ; il resta donc et travailla pendant 

quelque temps dans cette région. Chaque matin et chaque soir, il 

prêchait devant de grandes assemblées ; le reste de la journée, il 

donnait des conférences dans les écoles et recevait la visite de 

centaines de chrétiens qui se tournaient vers lui pour obtenir des 

éclaircissements et des conseils. La nuit, des hindous venaient 

souvent le voir en secret, comme Nicodème était venu voir Jésus de 

Nazareth. Partout, il exhortait les chrétiens à poursuivre l’œuvre 

commencée par les missionnaires européens et à ne pas la laisser 

tomber à l’eau. À l’aide d’une délicieuse parabole, il essayait de les 

inciter à prendre conscience de leur vocation missionnaire : 

 
« Il était une fois un homme qui possédait un magnifique jardin. Les 

plantes et les arbres étaient bien entretenus, et tous ceux qui passaient 

par là étaient enchantés par son apparence. Puis l’homme dut s’absenter 

pendant quelque temps. “Mais, se dit-il, mon fils est là, et il le maintiendra 

en ordre jusqu’à mon retour.” Mais le fils ne se souciait pas du tout de 

cette question, et personne ne s’occupait du jardin. La porte était laissée 

ouverte, et les vaches des voisins entraient et mangeaient les plantes 

soigneusement entretenues. Personne n’arrosait les plantes assoiffées, et 

elles commencèrent bientôt à se flétrir. Les gens s’arrêtaient pour regarder 

avec étonnement la destruction qui s’opérait. Mais le fils se prélassait 

paresseusement à la fenêtre. Les passants lui demandèrent alors pourquoi 

il négligeait ainsi le jardin. “Oh, répondit-il, mon père est parti sans me 

dire quoi faire.” Vous, chrétiens indiens, vous êtes exactement comme 

cela ; vos missionnaires sont partis et ne reviendront peut-être pas avant 

longtemps, et vous restez là à regarder sans vous bouger. Mais si vous 

voulez être de vrais fils, alors faites votre devoir sans attendre un ordre 

spécial de votre père. » 

 

Sundar Singh n’a pas seulement essayé de réveiller l’esprit 

missionnaire dans les communautés missionnaires du sud de l’Inde, 

il s’est également intéressé à l’Église syrienne. Ces communautés 

chrétiennes revendiquent leur descendance spirituelle de l’apôtre 

Thomas, qui aurait prêché l’Évangile dans les environs de 

Cranagora. Que cette tradition soit légendaire ou non, il est établi 

que cette Église remonte au IIIe siècle dans le sud de l’Inde. Au Ve 

siècle, ils adoptèrent les idées nestoriennes et leurs évêques furent 



74 
 

consacrés par le patriarche nestorien. À la fin du XVIe siècle, les 

jésuites portugais réussirent à réaliser l’union avec Rome, à 

l’exception de quelques groupes qui vivaient dans les montagnes. 

Cependant, ceux-ci ne tardèrent pas à se montrer insatisfaits de la 

hiérarchie latine et, en 1653, la majorité d’entre eux se séparèrent 

de Rome et revinrent au nestorianisme. 

À ce moment-là, un patriarche jacobite réussit à gagner 

l’allégeance d’un certain nombre de personnes à l’Église syrienne 

jacobite, qui est monophysite dans sa doctrine. Ces faits expliquent 

pourquoi cette Église est aujourd’hui divisée en trois groupes : 

l’ancienne Église nestorienne, l’Église syrienne jacobite et l’Église 

uniate 29. À la mi-février 1918, Sundar Singh assista à une grande 

convention de l’Église syro-jacobite dans le nord du Travancore, à 

laquelle participaient vingt mille croyants, et il rendit son 

témoignage lors d’un grand rassemblement. De là, il se rendit au 

congrès des chrétiens Mar-Thomas, qui se tenait sur une île de la 

rivière près de Trivandrum et auquel participaient trente-deux 

mille chrétiens. Sundar Singh leur parla très franchement. Il leur 

dit qu’ils avaient certes le privilège d’avoir reçu le précieux trésor 

de l’Évangile depuis tant de siècles, mais il les exhorta à réfléchir 

sérieusement à la raison pour laquelle la Bonne Nouvelle du Christ 

était restée si longtemps enfermée dans cette petite partie de l’Inde. 

À cause de leur négligence, Dieu avait été contraint d’envoyer des 

messagers d’Europe et d’Amérique ; des étrangers avaient dû 

accomplir le travail qui leur avait été confié. Avec beaucoup de 

sincérité, le sadhu les supplia de répondre à l’appel divin et 

d’apporter la lumière de l’Évangile à leurs millions de compatriotes 

païens. 

À ce moment-là, comme le dit le Dr Macnicol, Sundar Singh 

« était au sommet de son influence » ; il aurait pu faire tout ce qu’il 

voulait avec les foules qui l’adoraient. C’est probablement à cette 

période qu’appartient cette expérience intérieure significative qu’il 

raconte au début de son livre Aux pieds du Maître. 

Un jour, alors qu’il s’était rendu dans la jungle pour prier, une 

personne s’approcha de lui, dont les manières et le style suggéraient 



75 
 

une nature noble et pieuse, mais dont le regard était rusé et le ton 

de voix glacial. Il lui dit : « Pardonnez-moi d’interrompre votre 

solitude et vos dévotions, mais il est de notre devoir de rechercher 

le bien des autres ; c’est pourquoi je suis venu, car votre vie pure et 

altruiste m’a profondément impressionné. Beaucoup d’autres 

personnes craignant Dieu ont été également impressionnées. Mais 

bien que vous vous soyez consacré corps et âme au bien des autres, 

vous n’avez pas encore été suffisamment récompensé. Voici ce que 

je veux dire : en devenant chrétien, votre influence a touché 

plusieurs milliers de chrétiens, mais elle se limite à cela, et même 

certains d’entre eux vous regardent avec méfiance. Ne serait-il pas 

préférable pour vous, en tant qu’hindou ou musulman, de devenir 

leur chef ? Ils sont à la recherche d’un tel chef. Si vous acceptez ma 

suggestion, vous verrez bientôt que des millions d’hindous et de 

musulmans en Inde deviendront vos disciples et vous vénéreront. » 

Lorsque Sundar Singh entendit ces paroles, il répondit 

spontanément : « Retire-toi, Satan ! J’ai toujours su que tu étais un 

loup déguisé en agneau. Tu souhaites que je renonce au chemin 

étroit de la Croix et de la vie, et que j’emprunte le chemin large de 

la mort. Ma récompense, c’est le Seigneur, qui a donné sa vie pour 

moi, et il est de mon devoir sacré de me sacrifier moi-même et tout 

ce que je suis à Celui qui est tout pour moi. Pars donc, car je n’ai 

rien à faire avec toi. » Alors Sundar Singh pleura beaucoup et pria 

Dieu, et lorsqu’il eut terminé sa prière, il vit un Être glorieux et 

magnifique, vêtu de lumière, debout devant lui. Il ne dit rien, et 

bien que le sadhu ne pût pas voir très clairement à cause des larmes 

qui lui brouillaient la vue, un tel flot d’amour transperça son âme 

qu’il reconnut son Seigneur, tomba à ses pieds et l’adora. Ainsi, 

Sundar Singh surmonta l’une des plus grandes tentations de sa vie, 

celle de trahir sa vocation. En substance, la tentation consistait en 

ceci : pourquoi ne deviendrait-il pas un grand gourou indien, comme 

Nanak, le fondateur de sa propre foi antérieure, et ne serait-il pas 

ainsi reconnu et honoré par tous, par les védantistes et les bhaktas, 

par les vaishnavas et les saivas, par les sikhs et les musulmans, 

comme le héraut d’un nouveau syncrétisme entre l’hindouisme et 



76 
 

l’islam ? Et pourquoi le christianisme ne serait-il pas également 

inclus dans un système qui donnerait à Jésus, comme à Mahomet 

et à Bouddha, une place parmi les principaux avatars de la grande 

divinité salvatrice ? Mais pour Sundar Singh, il n’y avait qu’un seul 

Sauveur, Jésus-Christ, qui l’avait si merveilleusement transformé 

et appelé, un seul Évangile, la Bonne Nouvelle de la grâce du 

Christ ; pour lui, le Christ était en effet « tout en tous »... « Jésus-

Christ, le même hier, aujourd’hui et éternellement. » 

Jusqu’en mai 1918, le sadhu travailla dans le sud de l’Inde, puis 

il se rendit pendant six semaines à Ceylan, berceau du bouddhisme 

Hinayana et du Pali-Tipitakam, la Bible des bouddhistes 

Hinayana. Il tenait trois réunions par jour, toutes bondées de 

milliers de personnes : chrétiens catholiques et protestants, 

musulmans, hindous et bouddhistes. Sundar Singh s’adressa 

sévèrement aux chrétiens de Ceylan au sujet de leur esprit de caste, 

de richesse et de luxe, qu’il considérait comme le plus grand 

obstacle à la diffusion de l’Évangile dans ce pays. À Jaffna (à 

Ceylan), il fut confronté pour la première fois à l’hostilité des 

catholiques romains. Les prêtres catholiques interdirent à leurs 

fidèles d’assister aux réunions du sadhu ; là aussi, il fut pour la 

première fois soupçonné d’être un imposteur. En juillet 1918, il 

retourna dans le sud de l’Inde, puis se rendit dans le nord, à 

Calcutta, puis à Bombay, où il fut victime d’une grippe. « Pendant 

cette maladie, dit-il, Dieu m’a donné le repos et le temps de prier, 

ce que je ne pouvais pas faire dans le sud. » Une fois rétabli, il partit 

en voyage missionnaire en Birmanie et dans les Établissements des 

détroits, puis, via Mandalay, Penang et Singapour, au Japon, 

prêchant l’Évangile partout et témoignant des grandes choses que 

Dieu avait faites pour lui. À Penang, où se trouvait une garnison de 

soldats sikhs, il fut même invité à transmettre le message de Jésus-

Christ dans un temple sikh. À Singapour, il prêcha en anglais ; 

jusqu’alors, dans le sud de l’Inde, en Birmanie et à Ceylan, il avait 

eu recours à un interprète. Au Japon, il fut profondément attristé 

par le matérialisme, l’amour de la richesse et de l’ostentation, 

l’immoralité et l’indifférence religieuse du peuple. Du Japon, il se 



77 
 

rendit en Chine ; dans ces deux pays, il prêcha devant des 

auditoires composés de Japonais, de Chinois, d’Européens et 

d’Américains. Au Japon comme en Chine, il fut frappé par l’absence 

de système de castes, ce qui rendait l’adhésion à l’Église chrétienne 

beaucoup plus facile que dans l’Inde. Sundar Singh fit une 

impression profonde et durable tant sur les chrétiens japonais que 

sur les chrétiens chinois. 

Le sadhu avait à peine atteint son domicile dans le nord de l’Inde 

qu’il commença à se préparer pour sa tournée évangélique dans le 

Petit Tibet (Spiti) ; il partit de Simla en juillet 1919, passant par 

Subathu et Kotgarh ; lors de ce voyage, il était accompagné d’un 

Tibétain nommé Tarnyed Ali, qui lui avait déjà servi d’interprète. 

À son retour, il fut accueilli avec une grande joie. Son père le reçut 

avec gentillesse et lui demanda comment trouver le chemin vers le 

Christ. Le sadhu lui recommanda de lire la Bible et de prier. Son 

père suivit ses conseils et, après quelque temps, il dit à son fils : 

« J’ai trouvé ton Sauveur. Il est devenu mon Sauveur aussi. » Il 

souhaitait tout particulièrement que son fils le baptise. « Mes yeux 

spirituels ont été ouverts par toi, dit-il, c’est pourquoi je ne désire 

être baptisé que par toi. » Mais Sundar Singh refusa, comme il 

l’avait fait pour des milliers de convertis, car sa mission, comme 

celle du grand apôtre des Gentils, ne consistait pas à administrer le 

baptême, mais uniquement à prêcher l’Évangile. « C’est la tâche 

d’autres personnes ; je suis simplement appelé à témoigner de la 

bénédiction de la paix en Christ. » Son père paya les frais de son 

voyage en Europe, ce qui était depuis longtemps le désir du sadhu. 

 

 

(b) Voyages missionnaires en Occident  

 

Qu’est-ce qui a poussé le sadhu à quitter son travail 

missionnaire en Inde et dans les pays voisins pour se rendre en 

Occident ? L’une des raisons était le verdict que les hindous 

rigoristes prononçaient souvent contre l’Occident en disant que le 

christianisme européen avait fait son temps et avait désormais 



78 
 

perdu son influence sur la vie des nations occidentales. Il souhaitait 

vérifier par lui-même si ces accusations étaient fondées, car elles 

constituaient un obstacle constant dans son travail missionnaire. 

La raison immédiate, cependant, était, comme toujours dans la vie 

du sadhu, un appel spécial de Dieu. « Une nuit, alors que j’étais en 

prière, j’ai reçu un appel pour aller prêcher en Angleterre. » « Dans 

la prière, la volonté de Dieu m’est apparue clairement, et j’ai su que 

je devais visiter les pays dits chrétiens. J’ai senti que là aussi, je 

devais témoigner. » 

En février 1920, il arriva à Liverpool et se rendit à Birmingham 

via Manchester, où il passa quelques jours parmi les collèges 

chrétiens de Selly Oak 30. Il fut ensuite l’invité des Pères Cowley à 

Oxford, où il prêcha dans plusieurs collèges ainsi qu’à l’église St. 

John’s. À Londres, il prêcha devant de grandes foules de toutes 

confessions : dans les églises anglicanes (St. Matthew’s, 

Westminster et St. Bride’s, Fleet Street), parmi les 

congrégationalistes à la Westminster Chapel et pour les baptistes 

au Metropolitan Tabernacle. À la Church House de Westminster, il 

s’adressa à une assemblée de sept cents ecclésiastiques anglicans, 

parmi lesquels se trouvaient l’archevêque de Canterbury et 

plusieurs évêques. Il prit également la parole au Trinity College de 

Cambridge et lors de diverses réunions missionnaires à Londres. Il 

se rendit à Paris à l’invitation de la Paris Missionary Society, puis 

en Irlande et en Écosse, où il prit la parole dans les principales 

églises presbytériennes d’Édimbourg et de Glasgow. 

En mai, après trois mois de travail en Angleterre, il se rendit en 

Amérique, où il témoigna de diverses manières dans de nombreuses 

grandes villes telles que New York, Baltimore, Pittsburgh, 

Brooklyn, Philadelphie, Chicago et San Francisco. Il participa 

également à une grande conférence étudiante. Au cours de sa 

tournée, il s’efforça de contrer l’influence de divers prédicateurs 

errants hindous et bouddhistes qui avaient déjà gagné un grand 

nombre d’adeptes en Amérique aux religions orientales. 

Le 30 juillet, il s’embarqua pour l’Australie. À Honolulu, où le 

paquebot fit escale, il s’adressa à un public curieusement 



79 
 

hétéroclite, composé d’Hawaïens, de Philippins, de Japonais, de 

Chinois, d’Anglais et d’Américains. À Sydney, où il séjourna 

pendant une semaine, il prêcha dans la cathédrale ainsi que dans 

toutes sortes d’églises, de chapelles et de salles de conférence. À 

Melbourne, il a pris la parole dans une église congrégationaliste lors 

d’une réunion présidée par un évêque anglican, un évènement sans 

précédent jusqu’alors – un signe bienvenu de l’influence unificatrice 

et réconciliatrice que le sadhu exerçait parmi les différentes 

communautés chrétiennes. Dans d’autres villes, comme Perth, 

Adélaïde et Freemantle, les chrétiens organisèrent diverses 

réunions communes au cours desquelles le sadhu prêcha. 

Le 25 septembre, il débarqua à Bombay et se rendit 

immédiatement à Subathu, au pied de l’Himalaya, afin de se 

remettre de ses activités intenses et de passer un moment 

tranquille dans la méditation et la prière. Au cours des dernières 

semaines de cette année-là, il reprit son travail apostolique et partit 

prêcher à travers le Pendjab et le Bengale. 

Au printemps 1921, il repartit pour accomplir sa mission 

particulière au Tibet. Après avoir passé une grande partie de 

l’année précédente à voyager de ville en ville, entouré de foules 

admiratives, il errait désormais dans des endroits isolés et 

dangereux, à travers les contrées sauvages des hauts plateaux 

tibétains. L’année précédente, il avait proclamé le message de 

l’Évangile dans les églises et les salles de réunion bondées de 

l’Occident, maintenant il proclamait le même message dans les rues 

sales des villes et villages tibétains. 

Après son retour du Tibet, il prêcha une fois de plus la Parole de 

Dieu dans son pays natal. L’année suivante, il décida d’accepter les 

nombreuses invitations qu’il avait reçues pendant son séjour en 

Europe et qu’il n’avait pas pu prendre en considération lors de sa 

première visite en Occident. Il souhaitait combiner ce deuxième 

voyage en Europe avec une visite en Terre Sainte, afin de réaliser 

son désir de longue date de visiter les lieux saints liés au Maître 

qu’il aimait. Son père, désireux de lui faire plaisir, lui donna à 

nouveau l’argent nécessaire pour le voyage. Le 29 janvier, il 



80 
 

s’embarqua et se rendit à Port-Saïd, d’où il partit directement pour 

la Palestine. Là, il visita tous les lieux liés à la vie de notre 

Seigneur : Jérusalem (où il prêcha dans la cathédrale anglicane), 

Emmaüs, Béthanie, Jéricho, la mer Morte, le Jourdain (dans lequel 

il se baigna). Bethléem, Hébron, Rama, Béthel, Nazareth, 

Tibériade, Magdala, Capharnaüm et le lac de Galilée. 

Il était bouleversé à l’idée que c’était ici, dans ces lieux mêmes, 

que son Seigneur avait vécu, souffert et s’était révélé comme le 

Seigneur ressuscité. Il trouva ici son « commentaire pratique des 

Évangiles ». Toute la vie du Sauveur, le grand drame de la 

Rédemption dans toutes ses phases, devint une réalité vivante pour 

ce disciple chrétien indien ; à chaque pas, le sentiment de Sa 

présence immédiate et personnelle remplissait sa conscience. « Il 

est avec moi partout où je vais ; il marche à ma droite. » Son âme 

débordait de joie, et des larmes de reconnaissance coulaient souvent 

de ses yeux. Lorsqu’il se tenait dans l’enceinte du Temple, il 

semblait entendre le Christ dire : « Je suis venu afin que vous ayez 

la vie, et que vous l’ayez en abondance. » Et lorsqu’il s’agenouillait 

pour prier dans le jardin de Gethsémani, sur le mont des Oliviers, 

il lui semblait que Jésus se tenait à ses côtés et lui disait, comme Il 

l’avait dit à Ses disciples il y a longtemps : « La paix soit avec vous. 

Comme Mon Père M’a envoyé, Moi aussi Je vous envoie. » Et 

lorsqu’il se relevait après avoir prié, il savait que lui aussi, comme 

les anciens apôtres, avait été envoyé pour témoigner au monde 

entier. 

De Palestine, Sundar Singh se rendit au Caire, où il prêcha dans 

les églises coptes ainsi qu’auprès de la communauté étrangère. Une 

semaine plus tard, il arriva à Marseille, où il prêcha, puis il se 

rendit en Suisse. Il prit la parole dans de nombreuses églises 

réformées à Lausanne, Genève, Neuchâtel, Berne, Thoune, Bâle, 

Zurich, Saint-Gall et dans d’autres villes. À Tavannes, il s’adressa 

en plein air à trois mille personnes. À Neuchâtel, on estime que dix 

mille personnes sont venues l’écouter. À Genève, il rendit 

témoignage au Christ vivant dans la salle où se réunissait la Société 

des Nations. Une fois à l’intérieur de ce lieu remarquable, il 



81 
 

déclara : « La Société des Nations a fait de grands efforts, mais elle 

n’aboutira à rien tant qu’il n’y aura pas de ligue des cœurs humains, 

et une telle ligue n’est possible que lorsque les hommes donnent 

leur cœur à Celui qui est le Maître de tous les cœurs. En Lui seul 

réside la paix véritable. » En outre, il s’adressa souvent à de petits 

groupes de pasteurs et de professeurs de théologie suisses. 

Le sadhu ne resta pas longtemps en Allemagne, où il visita les 

villes de Halle, Leipzig, Berlin, Hambourg et Kiel ; à Leipzig et à 

Kiel, il prit également la parole à l’université. Il est intéressant de 

noter qu’il se rendit à Wittenberg et que lui, dont l’esprit simple est 

si étroitement lié à celui du réformateur allemand, prêcha dans la 

même église que ce dernier. Il évoque cette visite dans une lettre 

adressée à sa biographe, Mme Parker : 
 

« Hier, je suis arrivé à Wittenberg, berceau de la Réforme. J’ai vu la 

maison où Martin Luther a vécu et l’église où il a prêché. C’est sur la porte 

de cette église qu’il a cloué les 95 thèses de la Réforme, et c’est dans cette 

église qu’il a été enterré. Ce soir, je vais prendre la parole dans cette 

église. » 

 

De l’Allemagne, Sundar Singh se rendit en Suède, où il s’adressa 

à des auditoires très sympathiques dans de nombreuses villes et 

localités plus petites. À Stockholm, il fut l’invité du prince Oscar 

Bernadotte, auquel il s’attacha beaucoup en raison de la vitalité et 

de la fraîcheur de sa foi. En écrivant au sujet de cette visite à un 

prince européen, il ajouta ces mots significatifs : « Mais je vis 

toujours avec le Prince de la Paix. » À Uppsala, il passa plusieurs 

jours avec l’archevêque Söderblom ; à l’université, il prononça un 

discours sur l’hindouisme, et dans la cathédrale, il parla de la 

prière, l’archevêque lui-même lui servant d’interprète. 

De Suède, il se rendit en Norvège, où il visita plusieurs villes et 

villages, puis continua vers le Danemark. À Copenhague, il rendit 

visite à l’ancienne impératrice de Russie au palais royal. Au 

moment de partir, elle lui demanda de la bénir, mais il refusa 

gentiment en disant : « Je ne suis pas digne de bénir qui que ce soit, 



82 
 

car mes mains ont déchiré les Saintes Écritures ; seules les mains 

percées du Christ vous bénissent, vous et les autres. » 

À Herning et Tinglev, il s’adressa à un public immense qui lui 

rappela les rassemblements de l’Église syrienne dans le sud de 

l’Inde. 

Au début du mois de juin, il se rendit en Hollande via 

Hambourg ; pendant son séjour dans ce pays, le baron van 

Boetzelaer l’accompagna. Il prit la parole à Groningue, Rotterdam, 

La Haye, Amsterdam, Utrecht et dans d’autres villes. Le baron van 

Boetzelaer organisa également une rencontre avec des 

personnalités éminentes dans les domaines de la politique, des 

sciences et de la théologie. 

En juillet, le sadhu arriva en Angleterre, épuisé par ses efforts. 

Il avait déjà refusé des invitations pressantes à se rendre en 

Finlande, en Russie, en Grèce, en Roumanie, en Serbie, en Italie, 

au Portugal, en Amérique et en Nouvelle-Zélande, et il résista par 

la suite à toutes les tentatives visant à le faire parler en Angleterre. 

La seule exception qu’il fit le fut en faveur d’un rassemblement 

« Keswick » dans le sud du Pays de Galles, où il prit la parole afin 

de tenir une promesse faite depuis longtemps. Son seul désir était 

de trouver le repos et la tranquillité pour son corps et son âme. Cela 

ne fut vraiment possible qu’une fois qu’il eut rejoint ses collines 

natales au mois d’août. Là, dans un isolement complet du monde, il 

reprit des forces pour ses travaux apostoliques. Au cours des 

derniers mois de cette année-là, il put à nouveau proclamer 

l’Évangile dans sa propre langue dans le nord de l’Inde. 

La visite de Sundar Singh en Europe fut considérée partout 

comme un évènement de la plus haute importance. De nombreux 

Indiens s’étaient rendus en Europe ces dernières années, le plus 

remarquable étant Rabindranath Tagore, fils d’un père encore plus 

grand, le Maharishi Devendranath Tagore, et l’un des leaders de 

l’Inde contemporaine. Tous ont apporté le message de la sagesse 

religieuse de l’Inde au monde intellectuel occidental ; et lorsqu’ils 

parlaient d’une synthèse entre la culture indienne et la culture 

occidentale, ils ne se lassaient jamais de vanter les trésors religieux 



83 
 

de leur pays natal, surtout les Upanishads, et d’exhorter leurs 

auditeurs occidentaux à les étudier. Même Brahmabandhav 

Upadhyaya, l’ascète chrétien, dans ses discours en anglais, louait le 

système des castes indien comme un système social idéal, et la 

philosophie du Vedanta comme la philosophia perennis, le 

fondement idéal des doctrines de la révélation chrétienne. Vasvani, 

le professeur de Bombay, prononça un merveilleux discours au 

« Congrès mondial pour le christianisme libre et le progrès 

religieux », qui se tint à Berlin en 1910, sur « Le message de l’Inde 

moderne à l’Occident » : 

 
« L’Inde d’aujourd’hui a un message à transmettre au monde. Les 

services rendus à l’Inde par l’Occident sont bien connus, mais on réalise 

peu que l’Inde a également quelque chose à offrir à l’Occident : elle donne 

accès à des sources d’inspiration dont le monde a besoin aujourd’hui. » 

« J’ai proclamé mon message, le message de l’Inde moderne, qui est aussi 

le message du Brahma Samaj : le triple message de l’union immédiate avec 

l’esprit qui se révèle, de la synthèse des religions du monde qui unit le 

Yoga ou le disciple subjectif à l’enseignement de tous les grands prophètes, 

et de la fraternité de l’humanité, qui doit être considérée comme le Fils de 

Dieu. »  

 

Son message s’est terminé par ces paroles prophétiques : 
 

 « L’Occident se tournera avec révérence vers l’Orient afin d’apprendre 

sa sagesse ancienne, de développer son sens mystique, de voir dans la 

nature non seulement un champ de recherche scientifique, mais un 

sanctuaire de l’esprit, de pratiquer la méditation, d’apprendre l’esprit de 

l’idéalisme et de trouver la présence de Dieu dans la vie sociale. » 

 

Ainsi, de la bouche d’un Indien réfléchi, nous entendons le même 

avertissement que celui qui avait été prononcé bien avant son 

époque par de grands penseurs allemands, par Schopenhauer et 

Humboldt, Richard Wagner et Paul Deussen. Mais aujourd’hui, 

vient en Occident un Indien qui ne fait pas l’éloge des écrits sacrés 

de son propre pays, qui, au contraire, avoue que ces écritures ne 

pouvaient lui apporter la paix ; un Indien qui proclame avec toute 

la sincérité et l’exclusivité possibles que le Christ est le Chemin, la 



84 
 

Vérité et la Vie, que « en Lui réside corporellement toute la 

plénitude de la divinité », que le Nouveau Testament est la Parole 

de Dieu et que la prière est le moyen d’entrer au ciel. Qu’un Indien, 

un homme religieux venu du pays des Vedas, n’ait rien d’autre à 

proclamer à l’Occident que le simple message de la révélation de 

Dieu en Christ, c’était une chose inouïe. Il n’est pas étonnant que 

les classes éduquées d’Europe aient accueilli cet homme avec le plus 

grand étonnement. Certes, le grand intérêt qu’il suscitait était en 

grande partie dû à la curiosité, parfois attisée par une publicité 

indigne ; mais cette curiosité était, comme le dit une Suédoise, 

« mêlée d’un certain désir enfantin de voir une fois dans sa vie à 

quoi ressemblait un homme qui, tant extérieurement 

qu’intérieurement, ressemblait à un personnage de la Bible ». 

L’impression que le sadhu laissa sur ses auditeurs, ainsi que sur 

ceux qui ont pu le côtoyer de plus près en Europe, fut très profonde. 

Lorsqu’il prêcha à l’église St. Bride’s de Londres, à la fin de son 

sermon, « presque tous les fidèles se s’agenouillèrent pour prier, ce 

qui était tout à fait inhabituel dans les réunions de ce genre ». Tout 

le monde eut le sentiment, comme l’a exprimé le Church Times, 

qu’« un homme venu d’un autre monde s’adressait à eux ». Des 

hommes et des femmes issus des professions, des classes sociales et 

des pays les plus divers s’accordaient à témoigner de la profonde 

impression que leur avaient laissée tant son apparence que ses 

paroles. Un théologien anglais écrivit : « Je ne peux pas exprimer 

ici, comme je le voudrais, ce que je ressens – j’ai l’impression d’un 

homme exceptionnel, qui a renoncé à de grandes possessions, 

exultant dans le pouvoir salvateur de son Maître, et qui s’exprime 

avec la plus grande simplicité. » Un théologien néerlandais écrivit 

dans une lettre privée : « Ce fut une révélation pour moi, et le voir 

a rendu le monde du Nouveau Testament plus vivant et plus réel 

en moi. » Un ami suédois écrivit à l’auteur : « Ce fut en effet une 

grande expérience. J’ai incliné mon esprit devant le grand apôtre, 

car ce n’est plus lui que je voyais, mais seulement le Dieu qu’il 

proclamait. » Un pasteur suisse dit dans une lettre à l’auteur : « Il 

m’a fait une très forte impression – je peux même dire la plus forte 



85 
 

impression que j’ai jamais reçue dans ma vie. » Et un simple paysan 

des Alpes suisses, qui avait entendu le sadhu dans la cathédrale de 

Lausanne, déclara après coup : « J’étais dans la cathédrale. Ce jour-

là restera gravé dans ma mémoire toute ma vie. J’étais heureux, au 

milieu de mes compatriotes, avec ce frère venu d’un pays païen et 

qui se tenait en chaire. » 

D’innombrables théologiens occidentaux, qui l’avaient d’abord 

accueilli avec une certaine réserve et méfiance, perdirent toutes 

leurs appréhensions dès leur première rencontre. Même des érudits 

hostiles ou indifférents au christianisme furent transformés par la 

puissance de sa personnalité. Un professeur agnostique d’une 

université anglaise avoua au sadhu : « Ce n’est pas votre 

prédication qui m’a converti, c’est vous-même ; vous, un Indien, 

vous ressemblez tellement au Christ dans votre esprit et votre 

attitude ; vous êtes un témoin vivant de l’Évangile et de la personne 

de Jésus-Christ. » 

Dans le cœur de milliers de chrétiens en Europe, Sundar Singh 

laissa une empreinte indélébile ; pour beaucoup, ses prêches furent 

une incitation à renouveler leur vie chrétienne. Pour lui cependant, 

comme pour Brahmabandhav Upadhyaya vingt ans auparavant, 

son voyage en Occident fut une amère déception ; il se rendit compte 

que l’image idéaliste qu’il se faisait des chrétiens occidentaux 

n’était pas fondée sur la réalité, et que ses adversaires hindous 

avaient raison lorsqu’ils parlaient de la décadence du christianisme 

occidental et de la supériorité de la spiritualité et de la culture 

intérieure indiennes 31. La douleur que lui causa cette expérience 

inattendue apparaît à maintes reprises dans ses discours. 

 
« Je pensais autrefois que les habitants de ces pays étaient tous des 

gens merveilleux ; quand je voyais l’amour de Dieu dans leurs cœurs et ce 

qu’ils faisaient pour nous, je pensais qu’ils devaient être des chrétiens 

vivants. Mais lorsque j’ai voyagé à travers ces pays, j’ai changé d’avis. J’ai 

trouvé les choses tout à fait différentes. Il ne fait aucun doute qu’il existe 

de véritables serviteurs de Dieu dans ces pays, mais tous ne sont pas 

chrétiens. J’ai commencé à comparer les habitants des pays païens avec 

ceux de la chrétienté. Les premiers sont païens parce qu’ils adorent des 

idoles faites de leurs mains ; dans les pays dits chrétiens, cependant, j’ai 



86 
 

trouvé un paganisme pire encore : les gens s’adorent eux-mêmes. 

Beaucoup d’entre eux vont au théâtre au lieu de prier et de lire la Parole 

de Dieu ; ils s’adonnent à la boisson et à toutes sortes de péchés. J’ai 

commencé à réaliser qu’aucun pays européen ne peut être qualifié de 

vraiment chrétien et qu’il existe seulement des chrétiens individuels. » 

 

Mais cette douloureuse désillusion n’ébranla pas la foi du sadhu 

en Christ. Il ne blâma pas le christianisme pour l’irréligion et 

l’immoralité de l’Occident, et il ne songea pas non plus à revenir à 

son ancienne religion en raison de cette détérioration. 

 
« Le Christ n’est pas à blâmer dans cette affaire ; il n’y a aucune faute 

en lui ; la faute incombe à ceux qui se disent ses disciples et qui ne le 

suivent pas comme leur chef. » « Notre Seigneur a vécu en Palestine 

pendant trente-trois ans, mais la Palestine, en tant que telle, n’est pas 

devenue un pays chrétien ; certains individus l’ont suivi, puis ont 

témoigné en sa faveur, et ont dû sacrifier leur vie en martyrs. La même 

chose se produit aujourd’hui. » 

 

Il utilisait souvent une parabole frappante pour montrer que la 

condition religieuse et morale de la chrétienté n’était pas due à la 

religion chrétienne. 

 
« Un jour, alors que je me trouvais dans l’Himalaya, j’étais assis au 

bord d’une rivière ; j’ai sorti de l’eau une belle pierre ronde et dure et je l’ai 

brisée. L’intérieur était complètement sec. La pierre était restée longtemps 

dans l’eau, mais l’eau n’avait pas pénétré la pierre. Il en va de même pour 

les peuples d’Europe : depuis des siècles, ils sont entourés par le 

christianisme, ils baignent entièrement dans ses bienfaits, ils vivent dans 

le christianisme ; pourtant, le christianisme ne les a pas pénétrés et ne vit 

pas en eux. Le christianisme n’est pas en cause ; la raison réside plutôt 

dans la dureté de leur cœur. Le matérialisme et l’intellectualisme ont 

endurci leur cœur. Je ne suis donc pas surpris que beaucoup de gens ici 

ne comprennent pas ce qu’est réellement le christianisme. » 

 

Ses voyages en Occident ne furent pas seulement une grande 

déception pour lui, ils représentaient également un grand danger. 

Alors qu’il avait autrefois souffert de la honte et de la douleur pour 

sa foi chrétienne, il recevait désormais les applaudissements de 



87 
 

milliers de personnes. Il était souvent honoré comme un saint, 

notamment en Angleterre et en Amérique. Le « culte du sadhu » se 

perpétuait. Recevoir un tel honneur de son vivant est dangereux 

pour tout chrétien ; cela l’était doublement pour un converti, et 

encore plus pour un Indien – il suffit de se rappeler à quel point il 

peut être dangereux de déifier un gourou ; à quel point il était donc 

dangereux pour un Indien de recevoir de tels honneurs de la part 

des Européens ! Beaucoup d’amis du sadhu observaient son 

parcours triomphal à travers les pays d’Europe avec une profonde 

inquiétude. Une fois de plus, Satan lui apparut sous une apparence 

trompeuse ; ce fut peut-être la tentation la plus redoutable de toute 

sa vie. Être universellement acclamé comme un saint était une 

attaque bien plus grave contre sa foi que les suggestions de ses 

proches ou les supplications de son père, que la faim ou la nudité, 

ou même que la tentation de devenir un gourou indien. Le danger 

résidait dans le fait qu’il pouvait se laisser aller à accepter pour lui-

même l’honneur qui appartenait au Christ seul, et ainsi s’asseoir 

sur le trône qui appartenait à son Seigneur et Maître. Mais Sundar 

Singh surmonta également cette tentation ; sa profonde humilité 

resta intacte. Le Dr Weitbrecht-Stanton, qui l’avait connu comme 

jeune évangéliste en Inde, écrit : « J’étais étonné de la manière 

naturelle et sans prétention avec laquelle il accueillait les louanges 

et les honneurs souvent extravagants qui lui étaient prodigués. Il 

restait la même âme religieuse humble, dont le seul désir était de 

se rapprocher de plus en plus du Seigneur et de lui ressembler de 

plus en plus, en aspirant à se dépenser sans compter à son service. » 

Tous les témoignages oculaires s’accordent à souligner la modestie 

discrète et l’humilité authentique du sadhu. Voici l’opinion d’un 

pasteur suisse : « Il ne cherche pas à impressionner ; il essaie plutôt 

d’éviter que les gens le mettent en avant. » À maintes reprises, le 

sadhu a déclaré dans ses discours qu’il ne souhaitait être rien de 

plus qu’un simple témoin de la puissance de l’amour du Christ. « Je 

dis souvent à mes auditeurs que je ne suis pas venu en Occident 

pour donner des conférences ou prêcher, mais simplement pour 

apporter mon humble témoignage. » « Je ne suis pas venu en 



88 
 

Europe pour prêcher – vous avez déjà assez de sermons ici – mais 

pour témoigner de la puissance salvatrice de Dieu en Christ. » 

Lorsqu’il parlait de ses propres expériences merveilleuses, c’était 

toujours dans le but de « se réjouir en Christ ». Lorsqu’un ami lui 

demanda s’il n’était pas fier d’être devenu si célèbre et de recevoir 

tant d’honneurs, il répondit par une belle parabole : 

 
« Lorsque Jésus entra dans Jérusalem, les gens étendirent leurs 

vêtements sur le chemin et répandirent des branches devant lui afin de lui 

rendre hommage. Jésus chevauchait un âne, conformément à la parole du 

prophète. Ses pieds ne touchaient pas la route qui avait été décorée en son 

honneur. C’était la route que foulaient les vêtements et les branches. Mais 

l’âne aurait été très stupide de s’enorgueillir pour cette raison, car la route 

n’était pas vraiment décorée en son honneur ! Il serait tout aussi stupide 

que ceux qui portent le Christ aux hommes s’enorgueillissent de ce que 

les hommes font pour eux au nom de Jésus. » 

 

Tout en conservant son attitude d’humilité simple au milieu 

d’un monde admiratif, Sundar Singh n’hésitait pas à critiquer 

ouvertement la condition humaine occidentale. Il n’hésitait jamais 

à exprimer sa déception face à l’esprit non chrétien de l’Occident, ni 

à parler sévèrement de l’indifférence religieuse, de la cupidité et de 

l’amour du plaisir manifestés par les peuples occidentaux. Dans un 

discours prononcé en Suisse occidentale, il déclara : « Je sais que ce 

que je vous dis ne vous plaira pas, mais je dois obéir à ma conscience 

et vous transmettre le message que j’ai reçu de Dieu. » Plus le sadhu 

restait en Europe, plus sa prédication devenait un message 

prophétique de jugement et un appel à la repentance. 

 
« Je pensais autrefois que les habitants des pays occidentaux lisaient 

la Bible et qu’ils étaient comme des anges. Mais lorsque j’ai voyagé dans 

ces pays, j’ai compris mon erreur. La plupart d’entre eux ont le visage 

blanc et le cœur noir. Dans les pays païens, je vois les gens se rendre dans 

leurs temples ; ce sont des gens qui craignent Dieu. Ici, je vois partout des 

gens qui semblent ne penser qu’au plaisir. » « Dans les pays païens, il y a 

des gens qui passent des années à rechercher la paix et le salut ; ici, 

nombreux sont ceux qui semblent se contenter du confort matériel. » 



89 
 

« Parce que les pays dits chrétiens s’éloignent dans une large mesure 

du Christ, celui-ci commence à se révéler aux peuples païens, où il est 

accueilli et honoré. Ici aussi, la parole s’accomplit : Les premiers seront 

les derniers, et les derniers seront les premiers. » 

 

Parfois, son message devient une véritable prophétie de 

jugement au sens eschatologique : 

 
« Les peuples occidentaux qui ont reçu tant de bénédictions du 

christianisme les perdent aujourd’hui parce qu’ils placent leur confiance 

dans des choses extérieures : le confort, l’argent, le luxe et les choses de 

ce monde. C’est pourquoi, en ce jour-là, les non-chrétiens recevront une 

peine plus légère, vu qu’ils n’ont pas entendu parler du Christ ; mais les 

habitants des pays chrétiens seront punis plus sévèrement, car ils ont 

entendu Son message et l’ont rejeté. » « Le moment est proche où le Christ 

reviendra avec Ses anges, et alors Il se tournera vers ceux qui se disent 

chrétiens et leur dira : “Je ne vous connais pas ; vous connaissiez Mon 

Nom, vous saviez qui J’étais. Vous connaissiez ma vie et mon œuvre. Mais 

vous n’avez pas voulu me connaître personnellement. Je ne vous connais 

pas.” » « Quand vous le verrez dans sa gloire, vous regretterez de ne pas 

avoir cru en lui comme votre Dieu. Mais alors, il sera trop tard. Vous vous 

êtes laissés égarer par des incroyants, par des intellectuels qui vous ont 

dit que vous ne deviez pas croire en Sa divinité. Il sera alors trop tard pour 

vous repentir. Mais aujourd’hui, vous avez encore une chance. Peut-être 

entendrez-vous ce jour-là ces paroles : “Un homme est venu vers vous 

depuis un pays païen ; il a témoigné de Moi en tant que Christ vivant, car 

il avait fait l’expérience de Ma puissance et de Ma gloire, et pourtant vous 

n’avez pas voulu croire.” » 

 

Sa profonde déception envers l’Occident transforma le sadhu, ce 

messager de l’amour de Dieu et de Sa paix céleste, en un 

prédicateur sévère annonçant le jugement dernier. Après avoir 

délivré son message, il secoua la poussière de l’Europe de ses pieds 

et retourna dans son pays natal, avec la ferme résolution de ne 

jamais revenir en Occident. « C’est la première et la dernière fois 

que vous me verrez », répétait-il sans cesse à ses auditeurs. Il 

reconnaissait que les peuples occidentaux – en grande partie parce 

qu’ils étaient pris au piège de la cupidité et de l’amour des plaisirs 

– rejetaient le message du Christ, tandis que les peuples orientaux, 



90 
 

désireux de vérité et de salut, recevaient l’Évangile avec joie 32. Il 

considérait que sa mission consistait désormais à apporter la Bonne 

Nouvelle à ces peuples. C’est pourquoi, peu après son retour, il 

reprit le travail pénible et laborieux des tournées missionnaires au 

Tibet 33. Il fut attiré là-bas non seulement par l’attrait de cette terre 

de mission, mais aussi par l’espoir du martyre. Dans un discours 

prononcé en Suisse, il déclara : 

 
« Je ne ressens aucune crainte à l’idée de mourir un jour au Tibet. 

Lorsque ce jour viendra, je l’accueillerai avec joie. » « Chaque année, je 

retourne au Tibet, et peut-être même l’année prochaine, vous apprendrez 

que j’y ai perdu la vie. Ne pensez pas alors “Il est mort”, mais dites : “Il est 

entré au ciel et dans la vie éternelle ; il est avec le Christ dans la vie 

parfaite.” » 

 

 

 

 

 

 

 

  



91 
 

 

 

PARTIE III 
 

La vie religieuse de Sundar Singh  
 

A. VITA CONTEMPLATIVA 

 

I. PRIÈRE  

 

L’histoire de la vie du sadhu se lit comme une merveilleuse 

légende, semblable à celles qui apparaissent si fréquemment dans 

les Acta Sanctorum de l’Église romaine ou dans le Bhaktamala 

hindou. 

Si ce récit de sa vie n’était pas basé sur les témoignages d’un 

témoin tout à fait digne de confiance, dont l’exactitude peut être 

prouvée presque sans réserve, l’esprit critique occidental le 

reléguerait sans autre forme de procès au domaine de 

l’anhistorique, et les critiques littéraires le présenteraient comme 

un exemple de la récurrence du type primitif de légende. En lisant 

la vie du sadhu, nous réalisons que nous sommes en présence d’un 

fait historique sobre : nous sommes confrontés à un homme de notre 

siècle qui vit entièrement dans l’éternel et qui était en communion 

étroite avec son Sauveur ; un homme qui fait également 

l’expérience de « miracles » dans cette vie de communion et qui est 

capable d’accomplir des « miracles » grâce à son pouvoir. 

L’élément miraculeux est en effet intimement lié à la vie même 

de Sundar Singh. Peu importe où nous posons notre regard, que ce 

soit sur sa conversion au Christ, ses extases et ses visions, sa vie 

d’abnégation et d’épuisement en tant que prédicateur itinérant ou 

ses délivrances d’un péril mortel, à chaque instant, nous prenons 

conscience d’une puissance merveilleuse et surnaturelle. Cette 

puissance merveilleuse est sa vie de prière. « À travers les hommes 

de prière, Dieu peut accomplir de grandes choses », disait-il. Le 

secret de Sundar Singh est celui de tous les véritables hommes de 



92 
 

Dieu : une communion continuelle, par la prière, avec la Réalité 

éternelle. La prière est le monde dans lequel il vit et évolue. Elle est 

la source de toute sa piété, de son amour fort et profond pour le 

Christ, de sa disposition à tout sacrifier, de son zèle apostolique 

dévorant. Il dit lui-même : « La prière seule m’a enseigné tout ce 

que j’ai jamais appris. » 

Chaque matin, il passait plusieurs heures à étudier la Bible, à 

méditer et à prier 34. Lorsqu’il séjournait dans l’Himalaya, il suivait 

l’exemple de son Maître en consacrant des journées et des nuits 

entières à la prière solitaire ; sachant par expérience que la prière 

est le « pain de vie », il insistait constamment sur la nécessité de la 

prière dans toutes ses prédications. « La prière, la prière et encore 

la prière », telle était la devise de Sundar. Les chrétiens occidentaux 

étaient très étonnés qu’il « accorde une place aussi importante à la 

prière ». Même l’auteur du présent livre, qui a fait une étude 

spéciale sur le sujet de la prière chrétienne, a été surpris de trouver 

une insistance aussi constante et aussi décisive sur la prière dans 

tous les sermons du sadhu. Sundar Singh ne se lassait jamais de 

souligner que la prière est le cœur de la religion, l’alpha et l’oméga 

de la vie chrétienne. « La prière est la plus grande nécessité de notre 

vie spirituelle. » « Lorsque nous prions, tout ce dont nous avons 

besoin dans cette vie nous est déjà accordé en ce qui concerne les 

besoins de notre vie spirituelle. » Afin de faire comprendre la 

nécessité absolue de la prière, le sadhu utilise souvent le symbole 

de la respiration, une figure de style également fréquemment 

utilisée dans le langage religieux occidental. 

« Dans la prière, l’âme s’ouvre à toutes les voies vers le Saint-

Esprit. Dieu alors souffle doucement en elle afin qu’elle devienne 

une âme vivante. » « Celui qui a cessé de respirer dans la prière est 

spirituellement mort. » « La prière est le souffle de la vie 

spirituelle... prier signifie inspirer le souffle du Saint-Esprit. » 

Sundar Singh développe encore cette pensée dans l’une de ses 

paraboles vivantes : 

 
« La vérité, c’est que nous ne pouvons vivre un seul jour, ni même une 

seule heure, sans Dieu. “En lui, nous vivons, nous bougeons et nous 



93 
 

existons.” Mais la plupart d’entre nous sommes comme des gens endormis, 

qui respirent sans en être conscients. S’il n’y avait pas d’air autour d’eux 

et qu’ils cessaient de respirer, ils ne seraient ni endormis ni éveillés : ils 

mourraient étouffés. En règle générale, cependant, les hommes ne pensent 

jamais au don absolument indispensable de l’air que nous respirons. Mais 

si nous y réfléchissons, nous sommes remplis de gratitude et de joie. Notre 

dépendance spirituelle envers Dieu est très similaire. Il nous soutient ; 

nous vivons en Lui. Pourtant, combien d’entre nous y pensent ? Combien 

d’âmes y a-t-il qui se réveillent vraiment de leur sommeil et commencent 

à respirer l’air divin, sans lequel, s’il venait à être retiré, l’âme mourrait de 

suffocation ! Quel genre de respiration est-ce donc ? Le souffle de l’âme est 

la prière, par laquelle des courants d’air frais balayent notre être, 

apportant avec eux un nouvel approvisionnement en force vitale provenant 

de l’amour de Dieu, dont dépend toute notre vie. Toute vie vient de Dieu, 

mais la plupart des gens n’y pensent jamais ; ils sont tout à fait 

inconscients de leur vie spirituelle. Ce n’est que lorsqu’un homme 

commence à prier qu’il prend conscience de cette relation. Alors il 

commence à réfléchir et se rend compte à quel point il est merveilleux de 

vivre en Dieu. 

« Un jour, j’étais assis au bord d’un lac. Alors que j’étais assis là, j’ai 

remarqué des poissons qui remontaient à la surface et ouvraient la 

bouche. Au début, j’ai pensé qu’ils avaient faim et qu’ils cherchaient des 

insectes, mais un pêcheur m’a expliqué par la suite que même s’ils peuvent 

très bien respirer sous l’eau, ils doivent remonter à la surface de temps en 

temps pour inspirer profondément de l’air frais, sinon ils mourraient. Il en 

va de même pour nous. Le monde est comme un océan ; nous pouvons y 

vivre, y accomplir notre travail et toutes nos diverses occupations, mais de 

temps en temps, nous avons besoin de recevoir une vie nouvelle par la 

prière. Les chrétiens qui ne réservent pas de moments de calme pour la 

prière n’ont pas encore trouvé leur vraie vie en Christ... » 

 

Dans une autre belle métaphore, que le sadhu utilise avec une 

véritable simplicité orientale, il exprime sa conviction de la 

nécessité absolue de la prière : 

 
« Dieu a créé à la fois le lait maternel et le désir de l’enfant de le boire. 

Mais le lait ne coule pas tout seul dans la bouche de l’enfant. Non, l’enfant 

doit se blottir contre sa mère et téter le lait avec application. Dieu a créé 

la nourriture spirituelle dont nous avons besoin. Il a rempli l’âme de 

l’homme du désir de cette nourriture, d’une impulsion à la réclamer et à 

la boire. Le lait spirituel, la nourriture de nos âmes, nous le recevons par 



94 
 

la prière. C’est par une prière fervente que nous devons le recevoir dans 

nos âmes. En agissant ainsi, nous devenons chaque jour plus forts, tout 

comme le nourrisson au sein de sa mère. » 

« La prière est à la fois l’air que nous respirons et le lait maternel de 

l’âme. Sans la prière, il est impossible de recevoir les dons surnaturels de 

Dieu. » 

« La prière est la préparation nécessaire pour recevoir les dons 

spirituels de Dieu. » « Seuls le désir et la prière font de la place à Dieu dans 

nos cœurs. » « Dieu ne peut nous donner de dons spirituels que par la 

prière. » « Ce n’est que lorsque nous sommes immergés dans le monde 

spirituel que nous pouvons comprendre les choses spirituelles. » 

« Il y a de beaux oiseaux dans les airs et des étoiles scintillantes dans 

le ciel, mais si vous désirez des perles, vous devez plonger dans les 

profondeurs de l’océan pour les trouver. Il y a beaucoup de belles choses 

dans le monde qui nous entoure, mais les perles ne peuvent être 

découvertes que dans les profondeurs de la mer ; si nous voulons posséder 

des perles spirituelles, nous devons plonger dans les profondeurs, c’est-à-

dire que nous devons prier, nous devons nous enfoncer dans les 

profondeurs secrètes de la contemplation et de la prière. Alors nous 

percevrons les perles précieuses. » 

« Lorsque nous sommes dans l’obscurité, nous savons, grâce à notre 

sens du toucher, quel type d’objet nous tenons dans nos mains, s’il s’agit 

d’un bâton ou d’un serpent. Les deux peuvent être palpés dans l’obscurité, 

mais nous ne pouvons les voir que dans la lumière. Tant que nous ne 

sommes pas dans la lumière, nous tâtonnons et trébuchons, et nous ne 

pouvons pas voir la réalité telle qu’elle est. L’homme qui ne croit pas en la 

Lumière divine est encore dans l’obscurité. Que devons-nous donc faire 

pour parvenir à la Lumière ? Nous devons sortir de l’obscurité et nous 

approcher de la Lumière ; c’est-à-dire que nous devons nous agenouiller 

devant notre Sauveur et Le prier avec ferveur. Alors nous serons baignés 

de Sa Lumière et nous verrons tout clairement... La prière est la clé qui 

ouvre la porte de la réalité divine. La prière nous fait sortir de ces ténèbres 

dans lesquelles, malgré toute notre intelligence et notre pouvoir de vision, 

nous ne pouvons percevoir la lumière de la vérité... La prière nous conduit 

dans le monde de la lumière spirituelle. » 

 

Ainsi, la prière est « le seul moyen de comprendre les choses 

spirituelles », « le seul moyen de découvrir la vérité », « la seule 

porte vers le paradis », « la clé du royaume de Dieu ». L’homme de 

prière s’élève au-dessus du monde des sens et perçoit le monde 

supérieur, la seule réalité vraie et parfaite, la « réalité de la réalité » 



95 
 

(satyasya satyam), pour reprendre le langage mystérieux des 

Upanishads. Ce n’est que pour l’âme qui prie que la vie spirituelle 

devient une réalité. 

Mais dans l’expérience de Sundar Singh, la prière fait bien plus 

que cela : non seulement elle « ouvre la porte de la réalité 

spirituelle », mais elle révèle cette Réalité au cœur croyant comme 

un Amour qui se donne, qui fortifie, qui ennoblit et qui rachète. 

Dieu se révèle à l’âme qui prie comme un Sauveur et un 

Rédempteur personnel. Non seulement l’âme contemple l’Être divin 

comme un océan infini ou comme une mer de flammes et de feu, 

mais elle contemple aussi un visage humain aimant ; le Dieu qui se 

révèle dans la prière n’est pas le Deus absconditus, mais le Deus 

revelatus. Lorsque Sundar Singh lutta avec Dieu lors de la nuit 

mémorable de sa conversion, il regarda le visage humain de Jésus 

et vit qu’Il était Dieu. Et comme il contempla alors Jésus de ses 

yeux physiques, il Le contempla sans cesse à nouveau dans la 

prière 35. 

Les mystères les plus profonds de la foi chrétienne, l’Incarnation 

de Jésus-Christ, sa résurrection et son exaltation, deviennent clairs 

pour l’âme qui prie. Dans la prière, le chrétien fait l’expérience de 

la présence réelle du Fils de Dieu glorifié ; la prière est la clé de la 

foi en la divinité du Christ. Ce qu’aucun effort intellectuel, aucune 

étude des Écritures, aucune apologétique théologique ne peut 

accomplir, la prière fervente le réalise. « Nous apprenons beaucoup 

sur Jésus dans la Bible », dit Sundar Singh, « mais nous 

n’apprenons à Le connaître que par la prière. C’est ma propre 

expérience. Je n’ai pas compris qu’Il était vraiment Dieu jusqu’à ce 

qu’Il se révèle à moi dans la prière. Alors j’ai compris qu’Il est la 

Parole éternelle ». Du point de vue de son expérience personnelle, 

le sadhu ne se lasse donc jamais de déclarer qu’il n’y a pas d’autre 

moyen d’accéder à la foi personnelle en Christ que la prière 

intérieure. Lorsque son père lui a demandé comment il pouvait 

apprendre à connaître le Christ, Sundar Singh a répondu : « Si tu 

veux savoir qui est le Christ, lis la Bible ; mais si tu veux apprendre 



96 
 

à Le connaître personnellement, alors tu dois prier. La lecture de la 

Bible ne suffit pas... » 

Il exprime la même pensée dans toutes ses déclarations 

publiques. 

 
« C’est par la prière, par la simple méthode de la prière, que nous 

prenons conscience de la présence du Christ et apprenons à le connaître. » 

« Vous devez vous retirer dans le silence et prier le Christ dans la solitude : 

là, vous entendrez la voix de celui qui seul peut vous aider. » « Si vous lisez 

sa Parole et le priez ne serait-ce qu’une demi-heure par jour, vous vivrez 

la même expérience. Il se révélera à votre âme. » « Je suis sûr qu’Il se 

révélera à vous dans la prière ; alors vous Le connaîtrez tel qu’Il est. Et 

non seulement Il se révélera à vous, mais Il viendra vous donner force, joie 

et paix. » 

 

« Force, joie, paix » : tels sont les effets merveilleux que le Christ 

laisse dans l’âme qui prie. « J’ai prié, et une paix qui dépasse toute 

compréhension a rempli mon cœur. » 

Mais quel genre de prière est-ce là, dont l’étrange pouvoir est 

sans cesse rappelé par le sadhu ? Est-ce un appel à l’aide enfantin 

face aux difficultés variées de la vie, la simple demande de tout ce 

dont nous avons besoin dans la vie quotidienne ? Ou est-ce la 

concentration d’une méditation prolongée et d’une introversion 

calme et paisible, dans laquelle l’âme repose longtemps sans être 

dérangée, coupée du monde entier ? La conception de Sundar Singh 

est-elle la même que cette aspiration au bonheur exprimée par les 

poètes védiques, ou s’apparente-t-elle au saint samadhis des 

brahmanes, ou au paisible dhyanam des moines mendiants 

bouddhistes ? La prière du sadhu se situe à mi-chemin entre ces 

deux extrêmes ; ce n’est ni la prière naïve qui demande satisfaction 

des besoins terrestres, ni la méditation ingénieuse et stérile. Il ne 

cesse de marteler à ses auditeurs que la prière est quelque chose de 

très différent d’une simple demande pour des besoins personnels : 

 
« L’essence de la prière ne consiste pas à demander quelque chose à 

Dieu, mais à ouvrir notre cœur à Dieu, à lui parler et à vivre avec lui dans 

une communion perpétuelle. La prière est un abandon continu à Dieu. » 



97 
 

« La prière ne consiste pas à demander à Dieu toutes sortes de choses que 

nous voulons ; c’est plutôt le désir de Dieu lui-même, le seul Donneur de 

vie. » « La prière n’est pas une demande, mais une union avec Dieu. » « La 

prière n’est pas un effet douloureux pour obtenir l’aide de Dieu dans les 

différents besoins de notre vie. La prière est le désir de posséder Dieu lui-

même, la Source de toute vie. » « Le véritable esprit de la prière ne consiste 

pas à demander des bénédictions, mais à recevoir Celui qui est le 

dispensateur de toutes les bénédictions, et à vivre une vie de communion 

avec Lui. » « La prière n’est pas une sorte de mendicité de faveurs ; c’est 

plutôt respirer et vivre en Dieu. » « Un petit enfant court souvent vers sa 

mère et s’exclame : Maman ! Maman ! Très souvent, l’enfant ne veut rien 

de particulier, il veut seulement être près de sa mère, s’asseoir sur ses 

genoux ou la suivre dans la maison, pour le simple plaisir d’être près d’elle, 

de lui parler, d’entendre sa voix chérie. Alors, l’enfant est heureux. Son 

bonheur ne consiste pas à demander et à recevoir toutes sortes de choses 

de sa mère. Si c’était ce qu’il voulait, il serait impatient et obstiné, et donc 

malheureux. Non, son bonheur réside dans le fait de sentir l’amour et 

l’attention de sa mère et de connaître la joie de son amour maternel. » « Il 

en va de même pour les véritables enfants de Dieu ; ils ne se soucient pas 

tant des bénédictions spirituelles. Ils veulent seulement s’asseoir aux 

pieds du Seigneur, être en contact vivant avec Lui, et lorsqu’ils le font, ils 

sont suprêmement satisfaits. » 

Dans une autre parabole, Sundar Singh tente de montrer à quel point 

il est mesquin et méprisable de mendier toutes sortes de choses 

quotidiennes lorsque l’on se trouve en présence de la grandeur et de la 

merveille de Dieu : « Avez-vous déjà vu un héron immobile sur la rive d’un 

lac ? À le voir ainsi, on pourrait penser qu’il contemple la puissance et la 

gloire de Dieu, s’émerveillant devant l’immensité de l’eau et son pouvoir de 

purifier et d’étancher la soif des créatures vivantes. Mais le héron n’a pas 

du tout ces pensées en tête ; il reste là, heure après heure, simplement 

pour voir s’il peut attraper une grenouille ou un petit poisson. Beaucoup 

d’êtres humains se comportent ainsi dans la prière et la méditation. Ils 

sont assis au bord de l’océan de Dieu, mais ils ne pensent pas à sa 

puissance et à son amour, ils ne prêtent aucune attention à son Esprit qui 

peut les purifier de leurs péchés, et ils ne considèrent pas son Être qui 

peut étancher la soif de leur âme : ils se consacrent entièrement à la 

pensée de la manière dont ils peuvent obtenir quelque chose qui leur fera 

plaisir, quelque chose qui les aidera à profiter des plaisirs éphémères de 

ce monde, et ainsi ils détournent leur visage des eaux claires de la paix 

spirituelle. Ils se consacrent aux choses de ce monde qui passent, et ils 

périssent avec elles. » 

 



98 
 

Ainsi, nous voyons que, pour le sadhu, la prière n’est pas une 

demande de bénédictions terrestres ou spirituelles définies ; c’est 

une communion avec Dieu, une relation avec Lui. Pourtant, ce type 

de prière n’exclut pas les demandes enfantines. Mais l’objet de cette 

demande (comme le recommande et le pratique très sincèrement le 

sadhu dans son intercession) n’est rien de moins que Dieu Lui-

même. Dieu lui-même est donc notre désir, la source de toutes les 

bénédictions et le dispensateur de tous les dons ; et nous devons 

prier pour que « la volonté de Dieu s’accomplisse à travers moi et à 

travers les autres ». « La seule prière possible pour un chrétien est : 

“Que ta volonté soit faite”, car celui qui trouve Dieu et se conforme 

à sa volonté trouve la plénitude de la vie et la joie ; il n’a pas besoin 

de demander autre chose. » « Qui ai-je au ciel sinon Toi ? Et sur 

terre, je ne désire personne d’autre que Toi » – ces mots sont la clé 

de tout l’enseignement du Sadhu sur la prière. 

Bien que le sadhu considère le désir de Dieu lui-même comme la 

seule véritable prière, il reconnaît néanmoins une certaine valeur 

aux demandes naïves et enfantines de bénédictions terrestres et 

célestes ; il considère cette étape comme une préparation à la 

véritable prière. L’âme vient à Dieu avec des désirs enfantins, voire 

stupides ; mais la présence de Dieu change progressivement son 

cœur ; enfin, elle oublie ses propres désirs et s’abandonne 

entièrement à la volonté de Dieu. Ou peut-être Dieu refuse-t-il de 

répondre à la prière limitée d’une âme afin qu’elle apprenne à 

demander quelque chose de plus grand, Sa grâce et Son amour, Lui-

même. Lorsqu’une âme est entrée en communion vivante avec Dieu 

– même si une cause tout à fait extérieure l’y a conduite –, elle 

découvre, à sa grande surprise et à sa grande joie, qu’elle a trouvé 

quelque chose de plus grand et de plus heureux qu’elle ne l’avait 

jamais espéré. 

 
« Parfois, les gens me posent cette question : “Si Dieu ne souhaite pas 

que nous demandions des choses matérielles, mais que ce soit Lui-même 

que nous demandions, Lui, le Donneur de tout bien, pourquoi la Bible ne 

dit-elle jamais : Ne priez pas pour ceci ou cela, priez simplement pour le 

Saint-Esprit ? Pourquoi cela n’a-t-il jamais été clairement exprimé ?” Je 



99 
 

réponds : “Parce qu’Il savait que les gens ne commenceraient jamais à 

prier s’ils ne pouvaient pas demander des choses terrestres comme la 

richesse, la santé et les honneurs ; Il se disait : S’ils demandent de telles 

choses, le désir de quelque chose de mieux s’éveillera en eux, et 

finalement, ils ne se soucieront plus que des choses supérieures.” » 

« La chaleur et les rayons du soleil, tombant sur l’eau salée, provoquent 

l’évaporation, qui se condense progressivement en nuages, qui 

redescendent sous forme d’eau douce et bienfaisante. Le sel et toutes les 

autres choses contenues dans l’eau sont laissés derrière. De la même 

manière, les pensées et les désirs de l’âme qui prie s’élèvent vers le ciel 

comme des nuages ; puis le Soleil de Justice les purifie de la souillure du 

péché par ses rayons purificateurs. La prière devient alors un grand nuage 

qui tombe sous la forme d’une pluie de bénédictions, de vie et de force sur 

la terre en dessous. » 

 

Sundar Singh considère l’union avec Dieu comme le seul but de 

la véritable prière ; il rejette donc avec vigueur toutes les tentatives 

visant à expliquer la prière comme un effort pour changer l’esprit 

de Dieu. La prière n’est pas un moyen de gagner Dieu à la cause de 

l’homme ; elle devrait plutôt servir à gagner l’homme à la cause de 

Dieu. Dans la prière, nous apprenons à connaître la volonté de Dieu 

et à nous y soumettre humblement. 

 
« Il y a des gens qui prient comme si nous pouvions modifier le dessein 

de Dieu. Pendant longtemps, cette question m’a profondément préoccupé. 

J’ai trouvé la réponse dans ma propre expérience. Nous ne pouvons pas 

modifier le plan de Dieu, mais dans la prière, nous pouvons apprendre à 

comprendre sa volonté pour nous. Lorsque nous prions dans un endroit 

calme, Dieu nous parle dans le silence de notre cœur. » « Il nous révèle 

alors ses desseins pour notre bien ; lorsque nous commençons à 

comprendre ses desseins, nous ne souhaitons même plus les modifier ; 

nous voulons seulement y coopérer. Lorsque nous comprenons ses plans 

pour nous, il nous donne la force de vivre en harmonie avec sa volonté. Il 

est tout à fait possible que son dessein inclue la souffrance, le besoin ou 

la maladie, mais dans toutes ces choses, nous trouvons notre consolation 

en disant “Que ta volonté soit faite”. Les desseins de Dieu concourent à 

notre plus grand bien. Une fois que nous avons compris cela, tout 

apitoiement sur soi-même disparaît... tous les murmures et les doutes 

s’évanouissent comme par enchantement. » 



100 
 

Bien que l’idée de modifier le dessein de Dieu soit insupportable pour 

Sundar Singh, il parle néanmoins de miracles qui peuvent être accomplis 

par la prière. Le Christ lui a dit : « Ce qui est impossible à tout être humain 

devient possible par la prière. Mes serviteurs vivent dans leur propre vie 

des miracles que les sages de ce monde déclarent totalement contraires à 

la raison et aux lois de la nature. » Les miracles auxquels le sadhu fait ici 

référence sont avant tout les miracles que Dieu accomplit dans l’âme qui 

prie ; le plus grand de ces miracles intérieurs est la paix profonde que Dieu 

accorde au cœur torturé et désespéré. « Par la prière, nous vivons le plus 

grand de tous les miracles, le paradis sur terre. » 

De tels miracles s’opèrent également grâce au pouvoir de l’intercession 

persistante : « Il y a des moments où l’on peut faire plus de bien par la 

prière que par la prédication. Un homme qui prie sans cesse dans un coin 

isolé peut aider beaucoup d’autres personnes. Il dégage une influence qui 

imprègne véritablement l’atmosphère spirituelle, même si cette influence 

s’exerce dans un grand silence, imperceptible pour les hommes, tout 

comme les messages sans fil sont transmis par des ondes invisibles et 

comme les mots que nous prononçons pénètrent la conscience d’autres 

personnes par des canaux de communication mystérieux. » 

 

La conception de la prière de Sundar Singh est bien plus élevée 

que les idées naïves de nombreux chrétiens. En même temps, il ne 

se perd jamais dans cette méditation stérile et cette introspection 

pratiquées par tant de brahmanes et de bouddhistes saints, et 

même par certains mystiques chrétiens. Il est vrai qu’il apprécie la 

méthode de méditation – cette réflexion profonde appelée dhyanam 

– pratiquée par les yogis et les bouddhistes, la contemplation, 

comme l’appellent les mystiques espagnols. Il commence chaque 

séance de prière par une méditation sur un passage des Écritures. 

D’après son expérience, il constate que cette attention concentrée 

sur une vérité religieuse précise est comme le foyer d’une loupe 

placée sur un morceau de tissu. En même temps, sa prière est 

principalement contemplative, prenant la forme d’une 

contemplation silencieuse. « Je n’utilise pas de mots lorsque je prie 

seul », « le discours de la prière est sans mots ». Sa prière diffère 

néanmoins de la contemplation informe de nombreux mystiques 

par son utilisation du mot « Toi », par son sentiment de contact 

immédiat avec un Dieu personnel grâce à une relation personnelle 



101 
 

forte avec Dieu, qui est semblable à celle qui existe entre amis – 

« les hommes de prière parlent à Dieu comme un homme parle à 

son ami ». Le sadhu établit une distinction claire entre le procédé 

de la méditation, qu’il connaissait bien dans l’hindouisme, et la 

prière chrétienne. Ce que la méditation et la contemplation ne 

pouvaient lui apporter, il l’a trouvé dans la simplicité de la prière 

chrétienne : la paix du cœur. 

 
« Tant que j’étais hindou, je passais des heures à méditer chaque jour. 

Cela m’a peut-être aidé à cultiver mes facultés spirituelles, mais je ne 

comprenais pas la réalité spirituelle... Je savais ce que signifiait un certain 

type de contemplation, mais je n’avais aucune expérience de la prière. Ce 

n’est que lorsque j’ai pratiqué les deux que Dieu s’est révélé à moi. » 

« Pendant longtemps, je me suis adonné à la méditation, mais cela ne m’a 

apporté aucune paix. Ce n’est que lorsque j’ai commencé à prier que j’ai 

senti la présence de Dieu. » « Une simple prière à Jésus m’a aidé plus que 

toutes mes méditations. » « Il y a quelque temps, je discutais avec Tagore 

de la méditation. Je lui ai dit que je pensais que nous pouvions apprendre 

beaucoup de choses grâce à la méditation, mais que pour comprendre les 

choses spirituelles, il fallait plus que cela. » « Dans le christianisme, je 

trouve une méthode très simple : la prière... C’est la voie à suivre en tout 

temps, c’est la voie la plus simple. C’est par la prière que nous apprenons 

à connaître Dieu. » « La prière nous permet de distinguer les inspirations 

authentiques qui nous viennent dans la méditation de celles qui sont sans 

valeur ; car dans la prière véritable, Dieu illumine la partie la plus 

profonde et la plus sensible de l’âme : la conscience. » 

 

Le sadhu a donc trouvé le juste milieu entre les deux extrêmes 

de la vie de prière : d’un côté, la demande enfantine et égocentrique 

de toutes sortes de dons extérieurs et intérieurs, et de l’autre, 

l’introversion stérile et égocentrique. Ces deux extrêmes se 

rejoignent en ce sens qu’ils montrent qu’un homme est toujours 

prisonnier de lui-même, bien qu’à des niveaux différents de la 

personnalité. Pour Sundar Singh, au contraire, la prière est 

l’abandon total du cœur à l’Être divin. C’est pourquoi sa prière ne 

résonne pas dans un vide infini ; Dieu lui répond, se révèle à lui, lui 

montre le mystère de Son amour. 



102 
 

Pourtant, nous ne devons pas penser que la prière ouvre 

d’emblée la voie à l’inspiration divine et à la réception de la grâce ; 

non, en dernier ressort, la prière est elle-même une révélation 

divine, une transmission de grâce. Dieu est à l’œuvre avant que 

l’homme ne commence à prier ; c’est Lui, et non l’homme, qui ouvre 

la voie à la communion. La recherche de Dieu et le désir ardent de 

Dieu dans l’âme qui prie ne sont que l’œuvre de cet Amour divin qui 

attire les hommes à Lui comme un aimant attire le fer. 

 
« Celui qui recherche la réalité divine de tout son cœur et de toute son 

âme, et qui la trouve, prend conscience qu’avant qu’il ne commence à 

chercher Dieu, Dieu le cherchait déjà, afin de l’attirer dans la joie de la 

communion avec Lui, dans la paix de Sa présence ; tout comme un enfant 

qui s’est égaré, lorsqu’il est de retour en sécurité dans les bras de sa mère, 

se rend compte qu’elle le cherchait avec un amour maternel profond avant 

même qu’il ne commence à penser à elle. » 

 

Toutes ces révélations sur lui-même, ces exhortations et ces 

paraboles nous donnent une impression très claire de la profondeur, 

de la puissance et de l’intériorité particulières de la vie de prière du 

sadhu. Mais nous pouvons aller plus loin et écouter les effusions 

réelles de son âme. Il a lui-même écrit deux prières qui expriment 

en mots sa communion sans paroles avec l’Éternel. La première de 

ces prières appartient à ce moment où, dans la jungle, il a repoussé 

le tentateur et où il a ensuite contemplé son Sauveur ; la seconde 

constitue le paragraphe de conclusion de son petit livre Aux pieds 

du Maître, dont les idées principales lui sont venues pendant des 

heures de communion silencieuse avec son Seigneur. 

 
« Ô Seigneur Dieu, qui es tout pour moi, Vie de ma vie et Esprit de mon 

esprit, aie pitié de moi et remplis-moi de Ton Saint-Esprit et d’amour, afin 

qu’il n’y ait plus de place pour rien d’autre dans mon cœur. Je ne demande 

aucune bénédiction, mais Toi-même, qui es le dispensateur de toutes les 

bénédictions et de toute vie. Je ne demande pas le monde, sa pompe et sa 

gloire, ni le ciel, mais j’ai besoin de Toi-même, car là où Tu es, là est le ciel. 

En Toi seul se trouvent la satisfaction et l’abondance pour mon cœur ; Toi-

même, ô Créateur, Tu as créé ce cœur pour Toi-même, et non pour toute 

autre chose créée. C’est pourquoi ce cœur ne peut trouver le repos qu’en 



103 
 

Toi : seulement en Toi, ô Père, qui as créé ce désir de paix. Alors, enlève 

maintenant de ce cœur tout ce qui s’oppose à Toi, et demeure et règne en 

lui. Amen. » 

« Cher Seigneur, mon cœur est rempli de gratitude pour Tes nombreux 

dons et bénédictions. La gratitude de mon cœur et de mes lèvres seule ne 

suffit pas tant que je ne me consacre pas à Ton service avec ma vie et que 

je ne le prouve pas par mes actes. À Toi soient rendus grâce et louange 

pour m’avoir fait passer, moi, créature sans valeur, de l’inexistence à 

l’existence, et pour m’avoir rendu heureux dans Ton amour et Ta 

communion. Je ne Te connais pas pleinement, et je ne connais même pas 

mes propres besoins ; mais Toi, ô Père, Tu connais bien Tes créatures et 

leurs besoins. Je ne suis pas capable de m’aimer autant que Tu m’aimes. 

En réalité, s’aimer soi-même signifie que je devrais aimer de tout mon 

cœur et de toute mon âme l’amour infini qui m’a créé et qui est Toi-même. 

C’est précisément pour cette raison que Tu n’as créé en moi qu’un seul 

cœur, afin qu’il ne soit uni qu’à Un seul, à Toi qui l’as créé. 

« Seigneur, m’asseoir à Tes pieds est bien meilleur et plus grand que 

de m’asseoir devant n’importe quel trône royal sur terre ; en effet, cela 

signifie être intronisé pour toujours dans le royaume éternel. Maintenant, 

je m’offre en holocauste sur l’autel de ces pieds sacrés. Accepte-moi comme 

et où Tu le souhaites ; utilise-moi selon Ton bon plaisir. Car Tu es mien et 

je suis Tien. Tu m’as fait à Ton image à partir de cette poignée de poussière 

et Tu m’as accordé le droit de devenir Ton enfant. Que tout honneur, gloire 

et louange soient Tiens pour toujours et à jamais. Amen. » 

 

Ces prières illustrent parfaitement les pensées et les prières 

sublimes qui abondent dans les brochures et les sermons de Sundar 

Singh. « Sa méthode de prière est entièrement celle des mystiques 

catholiques » ; la requête est en arrière-plan, et lorsqu’elle ose 

apparaître, elle n’a qu’un seul objet : Dieu lui-même et sa gloire. 

Une telle prière consiste en effet à « s’asseoir aux pieds du Maître », 

à respirer la bénédiction de Sa présence, à s’unir profondément à 

Lui dans l’amour. Les pensées et les prières du sadhu trouvent un 

parallèle dans les écrits des mystiques chrétiens, notamment saint 

Augustin, saint François d’Assise et saint Thomas a Kempis. La 

célèbre phrase du chapitre introductif des Confessions de saint 

Augustin : « Tu nous as faits pour Toi, et nos cœurs sont inquiets 

jusqu’à ce qu’ils trouvent le repos en Toi » – trouve ici un écho, tout 

comme le cri de saint François d’Assise : « Seigneur, je n’ai rien, je 



104 
 

n’aime rien, je ne veux rien d’autre que Toi », et certaines des plus 

belles prières jaculatoires de l’Imitatio Christi : « Là où tu es, là est 

le paradis », « Fais de moi ce qui Te plaît », « Je T’offre aujourd’hui 

mon être tout entier pour un service perpétuel », « Tu es tout à moi et 

je suis tout à Toi ». 

Derrière toutes les prières du sadhu et derrière son 

enseignement sur la prière se cache le grand principe augustinien : 

« Je ne veux rien demander à Dieu sauf Dieu », un principe qui a 

également été énoncé par Jalal-ed-Din-Rumi. Et toutes les 

expériences de prière de Sundar Singh ne font que confirmer cette 

idée de la « grâce » de la prière, si souvent exprimée par Augustin, 

et que l’on retrouve dans la prière de Thomas a Kempis : « Car tu 

m’as réveillé afin que je te cherche. » Mais malgré l’influence 

indéniable de l’Imitation et du mysticisme islamique à travers le 

Granth, Sundar Singh n’a pas emprunté ces pensées sublimes sur 

la prière à saint Augustin, à saint François ou aux soufis ; elles sont 

le débordement de son expérience personnelle. C’est pourquoi ses 

propres prières et ses paroles sur la prière brillent comme des 

pièces d’or fraîchement frappées. 

Le sadhu est l’un des plus grands représentants de la prière 

chrétienne ; il occupe une place particulière dans l’histoire 

chrétienne de la prière, non seulement en raison de la décision avec 

laquelle il affirme la centralité de la prière dans l’expérience 

chrétienne, mais aussi en raison de la lucidité et de la profondeur 

de sa conception de la prière. Pour beaucoup de nos contemporains, 

tant en Orient qu’en Occident, il a ouvert le monde de la prière. « Il 

nous a appris à prier », a écrit un chrétien de la péninsule malaise, 

« car nos prières sont désormais très différentes de ce qu’elles 

étaient auparavant ». 

 

  



105 
 

 

2. L’EXTASE  

 

Sundar Singh n’est pas seulement un homme de prière, c’est 

aussi un extatique doué. Ses discours n’en laissent rien 

transparaître. Il y fait généralement allusion à sa merveilleuse 

conversion et aux expériences extraordinaires qu’il a vécues sous la 

conduite et la délivrance divines, mais il ne parle jamais des grâces 

spirituelles particulières qu’il a reçues 36 ; même lorsqu’il 

mentionne les révélations qui lui ont été accordées dans cet état de 

prière, il dit simplement : « Cela m’a été révélé dans la prière... » 

Les dons mystiques de Sundar Singh ont été rendus publics pour la 

première fois dans le livre du chanoine Streeter. L’auteur, 

psychologue et théologien de formation, a posé des questions très 

précises à Sundar Singh et a obtenu de lui un certain nombre de 

déclarations très intéressantes, qui sont d’une grande valeur pour 

les étudiants en psychologie de la religion et en histoire de l’Église. 

Dans le même temps, beaucoup regrettent que le sadhu ait 

autorisé le chanoine Streeter à publier ces expériences intimes et 

sacrées de son vivant. Ce faisant, il s’est exposé aux reproches de 

ses ennemis, qui le qualifient de « mystique charlatan ». Les 

voyants de la Bible, lorsqu’ils ont consigné leurs visions et leurs 

locutions, ont dissimulé leur identité derrière un pseudonyme. 

Selon son biographe, saint François d’Assise n’a jamais révélé à 

personne ce qu’il avait vécu au-delà des sens humains ; son principe 

a toujours été : « Heureux le serviteur qui médite le mystère du 

Seigneur Dieu dans son cœur. » Les grands mystiques chrétiens, 

comme saint Bernard de Clairvaux, cachaient leurs expériences 

mystiques personnelles derrière des déclarations théologiques 

générales ; d’autres, comme sainte Catherine de Gênes, ne 

révélaient leurs expériences spirituelles les plus sacrées qu’à des 

amis intimes ou à leurs directeurs spirituels ; d’autres encore, 

comme sainte Thérèse, ne les écrivaient qu’à la demande d’un 

confesseur. Beaucoup de gens trouvent très regrettable que le 

sadhu, dans son esprit enfantin, n’ait pas conservé cette délicate 



106 
 

réserve qui caractérise tous les grands mystiques chrétiens et qui 

est en fait son attitude normale. Il a dit au chanoine Streeter : « En 

général, je ne parle jamais de ces expériences à d’autres personnes, 

car elles ne me comprendraient pas et me prendraient même pour 

un fou. » 

Le sadhu a publié certaines de ses expériences mystiques dans 

un petit livre intitulé Visions du monde spirituel. Comme son 

évêque en a approuvé la publication et l’a même recommandé dans 

la préface, aucun chrétien véritablement catholique ne peut le 

désapprouver. L’Église, s’exprimant par la voix des évêques, est le 

juge ultime dans toutes les questions relatives aux expériences 

mystiques extraordinaires. 

La vie de prière de Sundar Singh montre très clairement cette 

ascension progressive que l’on retrouve partout dans la vie 

intérieure des mystiques, et que les mystiques chrétiens et non 

chrétiens ont soigneusement définie comme une sorte d’« échelle » 

psychologique. De la méditation, il passe à la prière mentale, d’où 

il « glisse » (comme il le dit lui-même) vers l’extase. 

Sur le plan physiologique, Sundar Singh décrit l’extase comme 

un état dans lequel toute perception extérieure est impossible. 

« Tout comme le plongeur cesse de respirer, les sens extérieurs 

doivent être inactifs pendant l’extase. » Un ami qui l’a surpris dans 

cet état a remarqué qu’il souriait et que ses yeux étaient grands 

ouverts ; il s’est adressé au sadhu, mais celui-ci ne l’a pas entendu. 

Une autre fois, il a été pris d’un ravissement alors qu’il se trouvait 

sous un arbre, et des frelons l’ont piqué à différents endroits du 

corps sans qu’il ne le sente. 

L’extase efface non seulement les sensations et les perceptions, 

mais aussi toute notion de temps et d’espace. « Il n’y a ni passé ni 

futur : tout est présent. » Pourtant, l’extase n’entraîne pas un 

affaiblissement de la conscience, mais plutôt son intensification à 

un degré extraordinaire ; il ne s’agit pas d’un état semi-conscient, 

comme l’hypnose ou la transe (dont le sadhu le distingue 

nettement), mais plutôt d’un état de vigilance intense, de 



107 
 

supraconscience. « C’est un état d’éveil, et non un état de rêve. Je 

peux y penser clairement et avec précision. » 

Alors que dans la vie mentale ordinaire, les distractions 

extérieures, telles que l’association d’idées, empêchent une 

concentration prolongée sur une seule pensée, dans l’extase, cette 

concentration est possible : « Ici, je suis capable de ruminer 

longtemps une seule pensée. » Le sadhu va jusqu’à dire que 

« l’activité mentale dans l’état d’extase est tout à fait indépendante 

de l’activité habituelle du cerveau ». 

Le contenu de l’extase est la vision silencieuse et directe du 

monde invisible. « Aucun mot n’est prononcé, mais je vois tout en 

images ; les problèmes sont souvent résolus en un instant, sans la 

moindre difficulté ni effort. » Tout le monde invisible s’ouvre à sa 

vision intérieure ; le « mystère qui, depuis toujours, est caché en 

Dieu » est ici révélé à son âme ; toutes les questions religieuses qui 

troublent son esprit trouvent ici leur réponse. Il communie 

intérieurement avec le Christ, il attend de recevoir l’inspiration du 

Saint-Esprit ; de plus, il communie même avec les anges et les 

saints, avec lesquels il est en termes familiers. Alors qu’il contemple 

les choses merveilleuses et indicibles de ce monde céleste, son cœur 

est rempli d’une paix profonde, d’une joie indescriptible. « Le 

sentiment de satisfaction paisible, la conscience d’être chez soi » 

remplissent son âme pendant l’extase ; l’effet est toujours le même, 

quel que soit son état d’esprit précédent. Quand il revient à un état 

de conscience normal, il se sent fortifié et revigoré, toutes ses forces 

renouvelées pour son travail. Il avoue cependant qu’à ce stade, il lui 

est impossible de comprendre l’homme ordinaire absorbé par les 

choses terrestres : « Souvent, quand l’extase est passée, il me 

semble que les hommes doivent être aveugles pour ne pas voir ce 

que je vois, car tout semble si proche et si évident. » 

Mais malgré la félicité indicible qu’il éprouvait dans l’extase, il 

ne fit jamais aucun effort de son côté pour produire cet état, comme 

le font les yogis de son pays natal. Il ne l’attendait même pas, 

comme le mendiant attend à la porte du riche dans l’espoir d’une 

aumône 37 ou comme le voyageur regarde vers l’est à l’aube pour 



108 
 

voir le soleil se lever. L’extase le submergeait alors qu’il ne 

l’attendait ni ne la désirait ; en effet, lorsque les devoirs de son état 

l’appelaient au service des hommes, il essayait même d’enrayer sa 

progression dès qu’il en percevait les signes avant-coureurs. 

« L’extase, dit-il dans une phrase lucide, est un don que l’on peut 

recevoir, mais que l’on ne recherche jamais pour soi-même ; pour 

celui qui la reçoit, c’est une perle de grand prix. » Au début de sa 

conversion, ce don ne lui avait pas encore été accordé ; selon son 

propre récit, « ses yeux s’ouvrirent à la vision céleste » en 1912 à 

Kotgarh 38. À partir de ce moment, cette grâce lui fut accordée plus 

fréquemment ; il estime avoir fait l’expérience de ce don de Dieu 

huit à dix fois par mois. L’extase durait généralement une heure ou 

deux. Comparée aux expériences des mystiques occidentaux, cette 

fréquence est inhabituelle. Il suffit de se rappeler que Plotin n’a 

connu l’extase que six fois au cours de ses relations avec Porphyre. 

Il faut toutefois comprendre que le tempérament oriental, et en 

particulier indien, est beaucoup plus enclin à ce type d’expérience 

que le tempérament occidental. Le tempérament indien est 

profondément conscient de la réalité unique du Divin et du néant 

de tout ce qui est purement terrestre, et cette conscience doit 

faciliter considérablement le détachement fréquent et prolongé du 

monde extérieur et visible. 

Pour utiliser une illustration moderne, il suffit de penser à 

Devendranath Tagore, le père du poète, qui s’asseyait parfois 

pendant des jours, perdu dans une profonde méditation. Une fois, 

lors d’un voyage fluvial, il tomba en extase en contemplant la 

beauté du paysage ; afin de ne pas le déranger, les rameurs 

attendirent patiemment pendant huit heures avant de repartir. 

La raison la plus profonde de la fréquence de cette expérience 

dans la vie du sadhu doit toutefois être recherchée dans ses dons 

spirituels personnels ; ce n’est pas pour rien qu’il défend le 

caractère entièrement surnaturel de ses expériences extatiques. 

Pour lui, les extases ne sont pas seulement des heures de 

communion bienheureuse avec Dieu et un avant-goût des gloires 

célestes, mais aussi des sources de force pour son travail de 



109 
 

prédicateur de l’Évangile. Dans ses propres mots simples, il nous 

dit ce que l’extase signifie pour lui : 

 
« Le don de l’extase que Dieu m’a accordé est plus précieux que 

n’importe quelle demeure terrestre. J’y trouve une joie si merveilleuse 

qu’elle transcende toutes les autres. » « Au cours des quatorze années que 

j’ai passées en tant que sadhu, il m’est souvent arrivé d’être tenté 

d’abandonner ce mode de vie sous le poids de la faim, de la soif et de la 

persécution, si je n’avais pas reçu à ce moment-là la grâce de l’extase. Je 

n’échangerais ce don pour rien au monde. » 

 

Précisément parce que cette grâce était indissolublement liée à 

sa vocation divine, il était clairement conscient du caractère 

anormal et extraordinaire de ces expériences. Il croyait que le cours 

normal de la communion avec Dieu devait suivre la voie de la simple 

prière, et non celle de l’extase. 

 
« La prière est pour tout le monde, tout comme la méditation. Si Dieu 

veut que quelqu’un aille plus loin, Dieu lui-même lui montrera le chemin ; 

si cela ne lui est pas accordé, qu’il se contente du niveau simple de la 

prière ordinaire. » 

 

Ces mots nous montrent que Sundar Singh, malgré sa profonde 

expérience mystique, n’a pas perdu le contact avec les besoins des 

chrétiens et chrétiennes ordinaires et simples. 

 

 

3. LA PAIX INTÉRIEURE  

 

Pour Sundar Singh, l’élément le plus précieux de l’état d’extase 

était la paix indescriptible qu’il goûtait à ce moment-là. Mais cette 

paix sacrée ne se limitait pas à ces heures d’extase, qui ne 

survenaient que de temps en temps : elle imprégnait toute sa vie. Il 

ressentait en permanence la présence vivante du Christ, qui 

apportait avec elle « cette paix que le monde ne peut donner 39 ». 

 



110 
 

« Quelles que soient les circonstances dans lesquelles je me trouve, Sa 

présence m’apporte une paix qui dépasse toute compréhension. Au milieu 

des persécutions, j’ai connu la paix, la joie et le bonheur. Personne ne peut 

m’enlever la joie que j’ai trouvée en mon Sauveur. » 

 

Santi (« paix ») – aucun autre mot ne sortait de la bouche du 

sadhu avec un écho aussi merveilleux que celui-ci : « paix » – 

pendant de nombreuses années, ce fut son désir le plus profond ; 

pourtant, il n’était pas le seul dans ce cas ; tous les Indiens religieux 

la désirent. Les écritures hindoues et bouddhistes regorgent 

d’éloges sur le saint santi, la Bhagavad-Gita ainsi que le 

Dhammapadam bouddhiste, le Theragatha et le Therigatha (les 

chants des moines et nonnes bouddhistes). Certaines Upanishads 

commencent et se terminent par une sorte de chant solennel et 

rythmé, composé des mots santi, santi, santi. Mais tous les écrits 

sacrés de son propre pays n’ont pas réussi à lui donner la 

bénédiction promise ; c’est le Christ vivant, qui s’est révélé à lui 

d’une manière merveilleuse, qui lui a apporté ce don de grâce. « En 

Christ, j’ai trouvé ce que ni l’hindouisme ni le bouddhisme ne 

pouvaient m’apporter, la paix et la joie sur terre. » C’est pourquoi, 

comme le souligne Söderblom, la paix est pour lui « l’essence de la 

religion », « le commencement et la fin du christianisme ». 

« L’existence de cette paix », dit le chanoine Streeter, « et la 

possibilité de l’atteindre, sont pour le sadhu le cœur du message 

chrétien. » 

Cette paix que seul le Christ peut donner dépasse toute pensée 

et toute compréhension, tous les mots et tous les discours. Sundar 

Singh dit : 

 
« C’est une paix si merveilleuse, j’aimerais pouvoir vous la montrer. 

Mais c’est impossible, car vous ne pouvez pas la voir, vous ne pouvez pas 

la décrire. Il n’y a pas de mots pour exprimer ce qu’est vraiment cette 

paix. » « Même dans ma langue maternelle, je ne trouve pas de mots pour 

exprimer cette paix. » « Mais ceux dont les yeux spirituels sont ouverts 

pourront la comprendre. » 

 



111 
 

Pourtant, ce que les mots ne peuvent exprimer peut être révélé 

par l’attitude et le comportement. Le visage du sadhu était un 

sermon vivant sur la paix qu’il portait dans son cœur. Söderblom 

dit : « Il rayonne de paix et de joie. Quelqu’un qui l’a beaucoup 

côtoyé le décrit comme l’incarnation de la paix, de la douceur et de 

la bienveillance. » Mme Parker dit : « Ce qui est si surprenant chez 

le sadhu, c’est la joie tout à fait extraordinaire que l’on peut voir sur 

son visage – aucune photo ne peut rendre compte de la beauté de 

son sourire. » C’est cette joie constante et tranquille qui a 

particulièrement frappé le père de Sundar Singh, qui ne l’avait 

connu que comme un jeune homme agité et malheureux. En 1920, 

il dit à son fils : « J’ai observé ta vie et je l’ai comparée aux années 

que tu as passées à la maison. À la maison, tu n’étais jamais 

heureux, mais maintenant, malgré tes nombreuses souffrances, je 

ne t’ai jamais vu malheureux. Pourquoi ? » Sundar répondit : « Ce 

n’est pas grâce à quelque chose de bon en moi, mais cela m’est venu 

parce que j’ai trouvé la paix dans le Christ vivant, que je haïssais 

auparavant. » 

La paix et la joie remplissaient l’âme du sadhu non seulement 

pendant les périodes de travail tranquille, mais encore plus 

pendant les moments de détresse, de souffrance et de persécution. 

Il dit lui-même : « J’ai éprouvé plus de joie pendant la persécution 

que lorsque les choses allaient bien. » Comme Sundar Singh le 

raconte à maintes reprises dans ses discours, c’est précisément dans 

les moments les plus difficiles et les plus terribles de sa vie qu’il 

était le plus conscient de cette paix céleste, par exemple lors de la 

première nuit après avoir été chassé de la maison de son père, lors 

d’une nuit froide dans le Tibet inhospitalier, dans la prison d’Ilom 

au Népal et dans l’horrible morgue de Rasar. 

 
L’expérience la plus merveilleuse que le sadhu ait jamais eue de cette 

paix a été lorsqu’il a été jeté dans un puits rempli de cadavres. « La 

souffrance physique était grande, mais dans mon esprit, j’étais heureux. 

J’ai commencé à prier Dieu, et sa joie a envahi mon cœur à tel point que 

j’ai oublié l’endroit horrible où je me trouvais. Une paix merveilleuse a 

rempli mon cœur, si belle que je ne peux la décrire. » « Je n’ai jamais connu 



112 
 

de plus grande bénédiction dans la paix de Jésus, reçue par la prière, que 

pendant ces jours-là. La paix du Christ a transformé ce puits profond en 

porte du ciel. » « Comment était-il possible d’avoir la paix de Dieu dans la 

nuit noire, au milieu des cadavres et des ossements des morts ? Une telle 

joie, une telle paix ne viennent de rien dans ce monde. Seul Dieu peut la 

donner. Alors que j’étais assis là, dans le puits, je me suis dit que je n’avais 

jamais ressenti un tel bonheur lorsque je vivais dans la maison de mes 

parents, dans le confort et le luxe. D’où venait donc cette joie débordante 

dans cet horrible repaire ? J’ai alors vu, plus clairement que jamais, que 

Jésus était vivant et que c’était Lui qui remplissait mon cœur de paix et 

de joie. » 

 

Pour Sundar Singh, cette paix merveilleuse n’était pas 

seulement psychologique, elle avait une certaine grandeur 

métaphysique. Il y voyait non seulement l’effet naturel de certains 

pouvoirs et évènements psychiques, mais aussi une grâce 

surnaturelle, une révélation de la Réalité transcendantale, l’afflux 

de l’Amour éternel de Dieu. 

 
« La paix merveilleuse que ressent l’homme de prière pendant sa prière 

n’est pas le fruit de son imagination ou de ses propres pensées, mais le 

résultat de la présence de Dieu dans son âme. La brume qui s’élève d’un 

étang ne peut se transformer en grands nuages et revenir sur la terre sous 

forme de pluie. Les grands nuages ne peuvent être formés qu’à partir du 

puissant océan, et c’est la pluie qui en provient qui rafraîchit et vivifie la 

terre assoiffée. La paix ne vient pas de notre vie subconsciente, mais de 

l’océan infini de l’Amour de Dieu, auquel nous sommes unis dans la 

prière. » 

« Je discutais un jour avec un homme très cultivé, un psychologue, qui 

m’assurait que la merveilleuse paix que je ressentais n’était que le fruit de 

mon imagination. Avant de lui répondre, je lui racontai l’histoire d’une 

personne aveugle de naissance qui ne croyait pas à l’existence du soleil. 

Un jour d’hiver, par temps froid, il s’est assis dehors au soleil, et ses amis 

lui ont demandé : « Comment te sens-tu maintenant ? » Il a répondu : « Je 

me sens très chaud. » « C’est le soleil qui te réchauffe ; même si tu ne peux 

pas le voir, tu ressens ses effets. » « Non, a-t-il dit, c’est impossible ; cette 

chaleur vient de mon propre corps ; elle est due à la circulation du sang. 

Vous ne me ferez jamais croire qu’une boule de feu est suspendue au 

milieu du ciel sans aucun pilier pour la soutenir. » Eh bien, dis-je au 

psychologue, « Que pensez-vous de l’aveugle ? » « C’était un imbécile ! » 



113 
 

répondit-il. « Et vous, lui dis-je, vous êtes un imbécile savant ! Vous dites 

que ma paix est le fruit de mon imagination, mais je l’ai expérimentée. » 

 

Pour Sundar Singh, cette paix céleste était le miracle central de 

sa vie, et pas seulement de sa vie, c’est le miracle central du 

christianisme, la preuve de la vérité de l’Évangile. C’est 

l’accomplissement du désir le plus profond que Dieu a mis dans le 

cœur de l’homme. « La paix du cœur, dit-il, est le plus grand miracle 

de ce monde ; nous ne trouvons cette paix qu’en Christ. Il a créé 

notre cœur pour la paix, c’est pourquoi il ne peut être en repos que 

lorsqu’il l’a trouvée. » « Peu de grandes personnalités chrétiennes 

ont fait une expérience aussi profonde de cette paix du cœur et l’ont 

proclamée avec autant de certitude que ce disciple chrétien 

originaire d’un pays où la paix de l’âme est depuis des siècles le but 

religieux suprême. L’expérience de vie de Sundar Singh confirme la 

parole de saint Augustin : « Nos cœurs sont inquiets tant qu’ils ne 

trouvent pas le repos en toi. » 

 

 

4. LA JOIE DE LA CROIX  

 

Dans l’esprit de Sundar Singh, la paix et la joie constituent le 

motif de la vie chrétienne normale. Mais dans sa propre expérience, 

il n’a jamais trouvé une joie et une paix aussi pures, profondes et 

débordantes que dans le moment des souffrances extérieures les 

plus douloureuses. « Lorsque j’ai dû souffrir pour mon Sauveur, j’ai 

trouvé le paradis sur terre, c’est-à-dire une joie merveilleuse que je 

n’avais jamais ressentie auparavant. Dans la souffrance, j’ai 

toujours eu un sentiment si fort de la présence du Christ qu’aucun 

doute ne pouvait m’envahir. Sa présence était rayonnante comme 

le soleil à midi. » 

Cette expérience paradoxale a conduit le sadhu au cœur de la 

philosophie chrétienne de la souffrance. La souffrance est le chemin 

vers la communion avec Dieu et vers la béatitude. 

 



114 
 

« La croix est comme le fruit du noyer. L’écorce extérieure est amère, 

mais le noyau est rafraîchissant et fortifiant. De l’extérieur, la croix n’a ni 

beauté ni bonté ; son essence ne se révèle qu’à ceux qui la portent. Ils y 

trouvent un noyau de douceur spirituelle et de paix intérieure. » 

« Lors d’un tremblement de terre, il arrive parfois que des sources 

fraîches jaillissent dans des endroits arides, arrosant et revitalisant la terre 

afin que les plantes puissent pousser. De la même manière, les 

expériences bouleversantes de la souffrance peuvent faire jaillir l’eau vive 

dans le cœur humain. » 

« Un nouveau-né doit pleurer, car c’est seulement ainsi que ses 

poumons se dilatent. Un médecin m’a raconté l’histoire d’un enfant qui ne 

pouvait pas respirer à sa naissance. Afin de le faire respirer, le médecin lui 

a donné une légère tape. La mère a dû penser que le médecin était cruel. 

Mais en réalité, il a fait la chose la plus gentille qui soit. Tout comme les 

poumons des nouveau-nés sont contractés, nos poumons spirituels le sont 

aussi. Mais à travers la souffrance, Dieu nous frappe avec amour. Alors 

nos poumons se dilatent, et nous pouvons respirer et prier. » 

« Un jour, un homme remarqua un ver à soie dans son cocon ; il vit 

comment il se tordait et se débattait ; il était en grande détresse. L’homme 

s’approcha et l’aida à se libérer. Le ver à soie fit encore quelques efforts, 

mais après un moment, il mourut. L’homme ne l’avait pas aidé ; il avait 

seulement perturbé sa croissance. Un autre homme vit un ver à soie 

souffrir de la même manière, mais il ne fit rien pour l’aider. Il savait que 

ce conflit et cette lutte étaient une bonne chose, que le ver à soie 

deviendrait plus fort au cours de ce processus et serait ainsi mieux préparé 

pour la nouvelle étape de sa vie. De la même manière, la souffrance et la 

détresse dans ce monde nous aident à nous préparer pour la vie suivante. » 

 

Ainsi, la souffrance et la croix sont les moyens utilisés par Dieu 

pour donner aux hommes la bénédiction la plus profonde et la plus 

pure. Mais la croix n’apporte pas seulement la bénédiction à 

l’homme, elle le rend semblable à Dieu. Parce que le Sauveur du 

monde lui-même a enduré la souffrance et la croix, de la même 

manière, l’humanité est transformée à son image par la croix et par 

la souffrance. La véritable souffrance fait partie du mysticisme 

chrétien ; elle attire le chrétien dans la communion vivante la plus 

étroite avec le Christ. « C’est un grand privilège, un grand honneur, 

d’entrer dans “la communion de ses souffrances”. » C’est pourquoi 

Sundar Singh désire ardemment suivre en toutes choses l’exemple 

du Christ souffrant. Malgré toutes les suspicions et les accusations 



115 
 

que lui lance son adversaire, il garde constamment devant ses yeux 

l’image du Christ silencieux devant le Sanhédrin. Et comme il a 

souhaité souffrir avec le Christ, il désire aussi mourir avec Lui. 

 
« Parce que je suis heureux de partager les souffrances du Christ, je 

n’ai aucun désir de vivre son retour tant que je suis encore en vie... Je 

désire plutôt faire comme lui, mourir et entrer au ciel par la porte de la 

mort, afin de comprendre un peu ce que cela signifiait pour lui de mourir 

pour nous. » 

 

Comme d’autres grands martyrs et mystiques chrétiens, Sundar 

Singh est un véritable « amoureux de la croix ». De temps à autre, 

comme Suso ou Thomas a Kempis, il se met même à chanter un 

hymne inspiré à « la croix », qui recèle en elle-même la plus 

profonde des joies spirituelles. 

 
« La croix est la clé du ciel. » « Il n’y a rien de plus élevé que la croix sur 

terre ou au ciel. À travers la croix, Dieu révèle son amour à l’homme. Sans 

la croix, nous ne saurions rien de l’amour de notre Père céleste. C’est 

pourquoi Dieu désire que tous ses enfants portent ce fardeau lourd mais 

doux ; car c’est seulement ainsi que notre amour pour Dieu et le sien pour 

nous peuvent devenir visibles aux autres. » « Suivre le Christ et porter sa 

croix est si doux et si précieux que si je ne trouve pas de croix à porter au 

ciel, je le supplierai de m’envoyer en enfer, si cela est possible, afin qu’au 

moins là-bas, j’aie la possibilité de porter sa croix. Sa présence peut 

transformer l’enfer en paradis. » 

 

Cependant, ce pouvoir surnaturel de la croix ne se révèle qu’à 

celui qui l’accepte avec humilité et gratitude. « Si vous portez 

volontiers la croix, elle vous portera et vous conduira au but que vous 

désirez. » – Dans ces paroles tirées de L’Imitation du Christ, Sundar 

Singh exprime à nouveau son expérience personnelle la plus intime. 

 
« Fort de ma longue expérience en tant que sadhu et sannyasi pour 

l’amour du Christ, je peux affirmer avec certitude que la Croix portera ceux 

qui la portent, jusqu’à ce qu’elle les élève au ciel, dans la présence même 

du Rédempteur glorifié. » 

 



116 
 

 

5. LE CIEL SUR TERRE  

 

L’expérience de la présence du Christ dans la prière, la paix 

profonde et joyeuse de l’âme, la douceur de la croix et de la 

souffrance dans ce monde – tout cela, le sadhu aime à l’appeler « le 

paradis sur terre ». Cette expression, qu’il utilise sans cesse, tant 

dans ses discours publics que dans ses conversations privées, 

Sundar Singh ne l’a pas empruntée au Nouveau Testament ou à 

l’Imitatio Christi, encore moins à Luther ou à Jakob Böhme, mais 

plutôt aux anciens écrits védiques. Dans l’une des plus célèbres 

Upanishads, on trouve cette phrase : « En vérité, cet Atman est 

dans le cœur ; celui qui le sait entre chaque jour dans le monde 

céleste. » Comme ce sage brahmane, Sundar Singh a le sentiment 

que toute sa vie depuis sa conversion s’est déroulée au paradis. 

« Voici mon témoignage », répétait-il sans cesse en Suisse, « depuis 

seize ans, je vis au paradis. » Mais son sentiment de félicité 

éternelle atteint son apogée lorsqu’il doit endurer des épreuves pour 

le Christ. Il qualifie de « première nuit au paradis » la terrible nuit 

qu’il a dû passer à la belle étoile après avoir été chassé de chez lui. 

Après son emprisonnement à Ilom, il a écrit sur la première page 

de son Nouveau Testament : « La présence du Christ a transformé 

ma prison en un paradis de bénédiction. » Dans cet horrible repaire 

rempli de cadavres, il s’est dit : « Cet enfer est le paradis ! » Cette 

expérience surnaturelle du « paradis sur terre » est fondée sur la 

prière, qui met l’homme en communion immédiate et vivante avec 

le Seigneur du ciel. 

 
« Notre expérience de la joie et du paradis sur terre est proportionnelle 

à la réalité de notre prière intérieure. » « Lorsque nos âmes sont en 

communion avec Dieu et que nous faisons l’expérience de la réalité de sa 

présence, nous découvrons que le paradis consiste à posséder la paix 

parfaite. » « Lorsque nous attendons Dieu dans le silence de la prière, nous 

n’avons pas besoin d’attendre l’autre monde, nous avons déjà atteint le 

paradis sur terre. » « Le chrétien vit déjà au paradis ici-bas. Sa vie céleste 

consiste en la prière, en une communion continuelle avec Dieu dans la 

prière. » « Dans la prière, nous sommes remplis de la vie de Dieu et goûtons 



117 
 

à la félicité du paradis. » « La vie éternelle se vit dans la prière et commence 

ici-bas. » « Par la prière, cette terre se transforme en paradis de Dieu. » 

 

Pour Sundar Singh, tout le mystère et la merveille de la vie 

chrétienne consistent dans le fait que « la vie au ciel » commence 

ici-bas, que la béatitude éternelle commence dans le temps. « Voici 

le mystère : ici-bas, sur terre, nous commençons à vivre au ciel, car 

nous vivons avec notre Sauveur. » Pour le sadhu, le christianisme 

n’est pas tant une religion qui consiste en la promesse du ciel ou en 

l’espoir du ciel, mais plutôt en la possession immédiate du ciel. 

 
« Toutes les autres religions offrent une rédemption future, mais le 

christianisme dit : Maintenant. L’homme qui a écrit ces mots, “Maintenant 

est le temps favorable, maintenant est le jour du salut”, le savait par 

expérience. » 

 

« Celui qui croit en moi a la vie éternelle » : cette parole du 

Christ dans l’Évangile selon Jean est à la base de toute la pensée 

de Sundar Singh sur le paradis sur terre. 

On ne peut en effet trouver de défenseur plus fervent de la 

« transcendance » chrétienne que ce disciple chrétien indien ; mais 

l’« autre monde » n’est pas pour lui quelque chose qui appartient à 

l’avenir, mais un don présent de la grâce ; quelque chose qui est 

grand et merveilleux, non pas au sens apocalyptique et 

eschatologique, mais au sens mystique. 

Seule cette expérience présente de la Réalité transcendantale 

permet d’avoir la bonne attitude envers la vie future ; c’est 

uniquement parce que la vie chrétienne implique déjà d’avoir 

« notre conversation dans les cieux » que nous pouvons la considérer 

comme une école ou une préparation à la vie céleste. 

 
« Beaucoup pensent, comme je le pensais quand j’étais hindou, que la 

joie et la félicité ne sont accessibles que dans une existence future. Mais 

quand je suis devenu chrétien, j’ai découvert que la joie et la félicité ne 

nous appartiennent pas seulement dans l’autre monde, mais que nous 

pouvons dire qu’ici, sur cette terre, nous sommes au ciel. » « Il y a des 

chrétiens malheureux qui se réjouissent à l’idée d’entrer au ciel après la 



118 
 

mort, mais ils ne se rendent pas compte que le ciel doit commencer ici sur 

terre. Je ne crois pas en une religion qui n’offre un ciel qu’après la fin de 

cette vie. » « Votre demeure n’est pas ici ; votre véritable foyer est là-haut. 

Mais avant de vous y rendre, vous devez commencer à vivre dans votre 

foyer légitime. Les chrétiens qui attendent le paradis, mais qui ne se 

sentent pas déjà chez eux au paradis, se sentiront plutôt étrangers 

lorsqu’ils atteindront les “nombreuses demeures”. Ils n’apprécieront pas 

de se trouver dans un endroit et un environnement auxquels ils ne sont 

pas habitués. » 

 

« Le paradis sur terre » : pour Sundar Singh, la vie chrétienne 

n’est rien de moins que cela. Toute la joie profonde de son âme 

résonne dans ces mots. Mais pour lui, le paradis signifie le Christ. 

Le caractère christocentrique de sa piété se manifeste très 

clairement à ce stade. C’est en effet le Christ lui-même qui a apporté 

le paradis au sadhu au moment où il avait décidé de quitter ce 

monde par le suicide. Maintenant, il peut dire : « Dans cette vie 

présente, je suis déjà au paradis, car je suis en Christ. » 

 

 

 

 

 

 

  



119 
 

 

 

B. VITA ACTIVA 
 

1. L’AMOUR FRATERNEL 

 

La « vie au paradis » que mène le sadhu n’est pas une vie de 

rêverie oisive, mais une vie de travail acharné. La paix du cœur 

qu’il apprécie tant n’est pas un plaisir égocentrique, mais la source 

d’un travail inlassable pour ses frères. Le même homme qui passe 

des journées entières en communion silencieuse avec l’Éternel 

voyage également de pays en pays, les pieds ensanglantés, afin 

d’apporter le salut aux autres. La même âme pieuse qui proclame 

sans cesse les merveilles de la vie intérieure mystique parle 

toujours avec la plus grande admiration de la gloire des actes 

d’amour désintéressés. Le même homme de prière qui ne manque 

jamais une occasion de dire à ses auditeurs : « Priez sans cesse », ne 

se lasse jamais non plus de les appeler au service désintéressé de 

leurs frères. 

À l’instar des plus grands moines et mystiques chrétiens, 

Sundar Singh unit dans une merveilleuse harmonie la vita 

contemplativa et la vita activa. – « Il a en effet », comme le remarque 

Evelyn Underhill, « découvert cet équilibre de vie qui est établi dans 

la Règle de saint Benoît. » Tôt le matin, il s’assoit « aux pieds du 

Maître » dans une prière silencieuse ; loin de tous les spectacles et 

bruits terrestres, il est assis, ravi dans l’extase. Tout au long de la 

journée, il proclame le message du Christ à des foules de gens et 

aide avec un amour pastoral les âmes des individus qui viennent à 

lui dans leur détresse et leur perplexité intérieures. 

Il serait tout à fait impossible pour le sadhu de passer sa vie loin 

du monde, en communion solitaire avec Dieu. « Dieu ne nous a pas 

créés pour vivre dans des grottes, mais pour aller parmi les hommes 

et les aider. » Les miracles dont il est témoin chaque jour dans ses 

heures tranquilles de communion avec Dieu le poussent à retourner 

au travail, à l’activité, à la proclamation de l’Évangile, aux voyages 



120 
 

missionnaires. La paix céleste qu’il reçoit de la présence de son 

Sauveur est une incitation perpétuelle à répandre la Bonne 

Nouvelle du Christ. Il ne peut garder pour lui la joie qui lui est 

donnée ; il doit la transmettre à ses frères qui sont dans le besoin 

spirituel. 

 
« À celui qui a reçu cette paix et ce bonheur, il n’est pas nécessaire de 

dire : “Va et dis-le aux autres.” Il ne peut le garder pour lui. » « Le plus 

important, c’est qu’après avoir reçu la bénédiction, nous la transmettions 

sans délai aux autres... Si nous avons vraiment reçu l’amour du Christ et 

que nous en avons été saisis, nous ne pouvons pas rester inactifs. Nous 

devons sortir et le transmettre aux autres 40. » « Celui qui est sauvé aime 

les autres et désire les aider. Dieu n’est en effet rien d’autre que l’Amour. 

Comment pouvons-nous posséder et jouir de cet amour sans... penser à 

ceux qui y ont le même droit que nous ? » 

« Une fois que Dieu est devenu une réalité vivante pour nous, nous ne 

pouvons tout simplement pas nous empêcher d’aimer nos semblables. Si 

Sa vie nous a revitalisés, nous commençons à vivre dans l’amour, tout 

naturellement, et c’est une joie d’aimer les autres. Si nous vivons en Lui 

et Lui en nous, nous ne pouvons pas nous empêcher de servir nos frères. 

Car Dieu est Amour, et en union avec Lui, nous devenons forts pour aimer 

et aider les autres. » 

« Personne ne devrait penser que ce qu’il a à donner aux autres ne vaut 

pas la peine d’être donné, aussi petit ou pauvre que cela puisse paraître. 

De nombreux petits ruisseaux forment une rivière. Ce que le Seigneur 

désire le plus, c’est la fidélité dans les petites choses, dans les petits 

services rendus aux autres. Que le Seigneur nous conduise donc dans la 

communion du don et de la réception, afin que, partageant la grâce 

vivifiante de Dieu, nous soyons bénis dans nos cœurs et devenions ensuite 

une bénédiction pour les autres. » 

 

La gratitude pour le salut reçu de Dieu pousse le chrétien, de 

son propre chef, à accomplir des œuvres d’amour pour ses frères. 

Dieu lui-même a accompli un acte d’amour infini envers l’homme 

en renonçant à sa gloire divine, en devenant homme et, en tant 

qu’homme, en souffrant et en mourant pour notre salut. C’est 

pourquoi l’âme rachetée, qui a tant reçu de Dieu, doit aller donner 

de l’amour à ses frères, se sacrifier pour eux, afin d’être pour eux, 

en quelque sorte, un rédempteur et un sauveur. 



121 
 

« Le Christ est descendu du ciel pour nous racheter ; s’il était resté au 

ciel, nous aurions été perdus. Si nous sommes égoïstes et vivons 

confortablement sans nous soucier de nos frères, cela montre que nous 

n’avons pas compris l’exemple que Jésus-Christ nous a donné lorsqu’il est 

descendu du ciel. » 

 

L’abandon de soi et le sacrifice de soi sont les seuls moyens par 

lesquels les hommes rachetés peuvent apporter la rédemption aux 

autres. 

 
« Beaucoup de gens méprisent ceux qui donnent leur santé, leur force, 

leurs moyens pour les autres, et ils les traitent d’imbéciles ; et pourtant, 

eux seuls sont capables de sauver beaucoup d’âmes. Ce n’est que lorsque 

nous dépensons notre force sans compter que les hommes commencent à 

voir que nous ne sommes pas égoïstes, mais que nous sommes vraiment 

rachetés. Notre Sauveur dit que nous sommes le sel de la terre. Le sel ne 

donne sa saveur aux autres aliments qu’une fois dissous. Supposons que 

nous mettons du sel dans une casserole de riz en ébullition... C’est parce 

qu’il se dissout qu’il donne du goût à des milliers de grains de riz. De la 

même manière, nous ne pouvons racheter les autres qu’en nous sacrifiant 

pour eux. » 

 

Ainsi, le chrétien donne l’amour qu’il a reçu du Père ; il donne 

sa vie pour ses frères. Mais ce qu’il donne, il le reçoit en retour dans 

toute sa mesure. La force qu’il semble perdre lui revient. L’amour 

généreux, serviable et sacrificiel intensifie la joie que l’homme 

reçoit de Dieu par une foi humble. 

 
« Ce don devient une bénédiction pour nous-mêmes. J’en ai fait moi-

même l’expérience. Lorsque je suis allé au Tibet, si je ne donnais pas une 

partie de la bénédiction ou du pouvoir que je sentais posséder, je perdais 

ma paix ; et lorsque je faisais don d’une force, la paix revenait en moi. » 

« Le tuyau qui transporte l’eau d’un endroit à un autre est toujours propre, 

car il est constamment purifié par l’eau fraîche et pure qui y circule. Il en 

va de même pour ceux qui sont utilisés par le Saint-Esprit pour servir de 

canaux d’eau vive aux autres. Ils se gardent purs et saints et deviennent 

les héritiers du Royaume de Dieu. » 

 



122 
 

Tout comme la vie intérieure avec Dieu grandit à travers le 

service aimant des autres, elle se contracte si elle se referme sur 

elle-même dans une réflexion égocentrique, sans se soucier du 

monde extérieur. Un mysticisme qui se limite à la « pure 

contemplation » signe la mort de la véritable communion avec Dieu. 

À travers une série de paraboles et d’histoires vivantes, le sadhu 

éclaire cet aspect de son expérience. 

 
« Les poissons qui vivent toujours dans les profondeurs de l’océan 

perdent certaines de leurs facultés, tout comme les ermites tibétains qui 

vivent toujours dans l’obscurité. L’autruche perd son pouvoir de voler 

parce qu’elle n’utilise pas ses ailes. Par conséquent, n’enterrez pas les dons 

et les talents qui vous ont été donnés, mais utilisez-les, afin que vous 

puissiez entrer dans la joie de votre Seigneur. » 

« Pendant mon séjour au Tibet, j’ai vu un bouddhiste, un moine, qui 

avait vécu pendant cinq ou six ans dans une grotte. Lorsqu’il est entré 

dans la grotte, il avait une bonne vue. Mais comme il est resté si longtemps 

dans l’obscurité, ses yeux sont devenus de plus en plus faibles, et il a fini 

par devenir complètement aveugle. Il en va de même pour nous. Si nous 

n’utilisons pas les bénédictions que nous avons reçues de Dieu pour sa 

gloire, nous risquons de les perdre à jamais. » 

« Lorsque j’étais en Palestine, je me tenais près du Jourdain et je me 

suis dit : “Cette eau douce coule sans cesse dans la mer Morte, et pourtant 

la mer reste morte, car elle n’a pas d’exutoire”... De même, il existe des 

chrétiens, des communautés chrétiennes et des Églises qui sont morts 

parce que les eaux vives de l’Évangile s’y déversent sans cesse, mais elles 

ne s’écoulent pas pour rendre la terre fertile. Ils reçoivent des dons de 

connaissance et d’expérience, mais ils ne les partagent pas avec les autres. 

Les dons de la Parole et de l’Esprit leur sont accordés, mais ils ne les 

redistribuent pas à ceux qui n’en ont pas. » 

 

Il est donc clair que tout service chrétien, toute œuvre de 

miséricorde et d’humble dévotion, trouve sa source en Dieu ; ces 

œuvres jaillissent spontanément de l’âme qui a humblement reçu 

l’amour de Dieu. Par conséquent, ce service des frères n’est pas une 

simple activité humaine ; c’est l’œuvre créatrice de la grâce divine. 

Dans une expérience chrétienne vivante, la foi et l’amour sont 

inséparablement unis. 

 



123 
 

« Par nos propres forces, nous sommes incapables de rayonner un 

amour désintéressé qui s’étend à tous. Quand j’étais hindou, j’essayais 

d’aimer les autres parce que ma religion me disait de le faire. Je voulais 

obéir aux préceptes de ma religion, mais je n’avais pas le pouvoir de le 

faire. Le simple commandement ne pouvait pas créer en moi cet amour 

que je ne possédais pas. Mais lorsque le Christ s’est révélé à moi, j’ai appris 

par expérience le sens du véritable amour. J’ai alors vu la différence entre 

l’hindouisme et le christianisme. L’hindouisme me laissait enfermé dans 

mon égoïsme étroit, mais le christianisme m’a permis de vivre pour les 

autres. » 

 

Avec une clarté rare et une force merveilleuse, Sundar Singh a 

exprimé l’idée chrétienne fondamentale de « l’amour des frères » qui 

découle de l’expérience intérieure de la grâce de Dieu, de cette « foi 

qui agit par l’amour 41 ». Depuis l’époque de Luther, cette conviction 

intérieure n’a peut-être jamais été aussi clairement exprimée ni 

aussi fortement soulignée. Il est surprenant de constater combien 

les pensées du sadhu correspondent presque mot pour mot aux 

expressions utilisées par Luther, alors que Sundar Singh n’a jamais 

été en contact direct avec les écrits de Luther. 

 
« Toute la doctrine, l’œuvre et la vie chrétiennes se résument 

brièvement, clairement et suprêmement en ces deux choses : la foi et 

l’amour, grâce auxquels l’homme est placé entre Dieu et son prochain afin 

de recevoir de Dieu et de transmettre à son prochain ce qui lui est donné ; 

il est comme un vase ou un tuyau à travers lequel les sources de la 

bénédiction divine coulent sans entrave dans la vie des autres. » 

« Cette épître (Tite III, 4 et suiv.) nous enseigne deux choses : la foi et 

l’amour – recevoir les bienfaits de Dieu et les donner à notre prochain... 

Plus la foi d’une personne est forte, plus elle est prête et disposée à se 

donner du mal pour aider les autres. Ainsi, la foi engendre l’amour, et 

l’amour augmente la foi. Et de la foi, l’amour et le désir s’écoulent vers 

Dieu, et l’amour s’écoule à nouveau dans le service libre, volontaire et 

joyeux de son prochain, sans rien attendre en retour. » 

« En effet, mon Dieu m’a donné, à moi, mortel indigne et coupable, 

toutes les richesses de la bénédiction du Christ, afin que je puisse me 

reposer dans leur possession certaine ; alors, très bien, je rendrai à un 

Père qui m’a comblé de tant de bienfaits issus de son grand Cœur tout ce 

que je peux, et cela librement, joyeusement et purement par amour, ne 

désirant que lui plaire, et j’essaierai aussi d’être chrétien envers mon 



124 
 

prochain, comme le Christ l’a été envers moi, en faisant simplement ce qui 

est le mieux pour lui. » 

« Maintenant, tu vois ici qu’Il nous a aimés et a accompli toutes Ses 

œuvres pour nous, dans le seul but que nous fassions de même pour notre 

prochain (et non pour Lui, car Il n’en a pas besoin).... C’est ainsi : le Christ 

nous aide, et nous aidons notre prochain, et tous ont assez. » 

« Lorsque nous voyons la grande miséricorde que nous avons reçue du 

Christ, notre cœur se réjouit d’avoir trouvé quelqu’un à qui il peut accorder 

ce bienfait, à l’exemple du Christ. Par conséquent, celui qui n’est pas prêt 

dans son cœur à servir son prochain avec tout ce qu’il a... cet homme ne 

connaît ni ne comprend le sens de ces mots : le Fils de Dieu s’est fait 

homme. » 

 

Ces paroles glorieuses de Luther trouvent un écho 

merveilleusement clair dans le message du sadhu chrétien. Cette 

concordance involontaire entre Sundar Singh et Martin Luther est 

un nouveau témoignage du fait que le réformateur allemand avait 

entendu la musique intérieure du christianisme et avait découvert 

qu’elle n’était rien d’autre que « la foi et l’amour » [Glauben und 

Lieben]. 

 

 

2. TÉMOIN DU CHRIST  

 

Le cœur de Sundar Singh aspire à une communion solitaire avec 

Dieu, à une relation paisible et bienheureuse avec le ciel. Le retrait 

complet de ce monde, vécu dans l’extase, est son véritable foyer sur 

terre. Et pourtant, il se sent sans cesse poussé à quitter sa solitude 

et à sortir dans le monde bruyant pour servir ses frères. Il voit là la 

grande tâche que le chrétien doit accomplir au cours de sa brève 

existence, une tâche plus précieuse et plus sainte que celle des 

anges qui entourent le trône de Dieu. 

Le désir urgent de servir ses frères et de leur apporter aide et 

délivrance n’est qu’une des motivations qui conduisent le sadhu à 

la vita activa. L’autre motivation est le désir de « témoigner » des 

miracles que Dieu a accomplis en lui, et ainsi de rendre à Dieu « la 

gloire due à son nom ». Même lorsque le ministère de l’amour 



125 
 

désintéressé semble être un échec total, lorsque les hommes 

rejettent la Bonne Nouvelle qui leur est apportée par des paroles et 

des actes d’amour, même alors, il est toujours du devoir du témoin 

du Christ de parler à des oreilles sourdes et à des cœurs endurcis, 

et, si nécessaire, de sceller ce témoignage par la souffrance : par la 

persécution et l’emprisonnement, voire par la torture et la mort. Le 

sadhu peut dire avec l’Apôtre : « Malheur à moi si je n’annonce pas 

l’Évangile ! » Dans les mots suivants, Sundar Singh a exprimé cette 

impulsion irrésistible de proclamer le message de Dieu. 

 
« Si nous avons vraiment reçu le message rédempteur de Dieu, il 

devient une force en nous qui nous pousse à parler du Seigneur. Ceux qui 

ont fait cette expérience ne peuvent rester silencieux sur ce que Dieu a fait 

pour eux ; non, ils doivent parler. » « Nous n’avons pas le droit de nous 

taire ; même lorsque la confession du Christ conduit à la persécution et à 

la souffrance, nous devons rendre témoignage. » 

 

Mais ce témoignage de la grâce de Dieu n’est pas un simple 

devoir austère, c’est la joie de son cœur et un privilège précieux. 

 
« C’est une joie pour moi d’être autorisé à témoigner. » « Je veux 

témoigner de mon Sauveur, car j’ai tant reçu de lui. » « Quel privilège d’être 

son témoin, un témoin du Christ vivant ! C’est un privilège qui n’est même 

pas accordé aux anges, car ils ne peuvent témoigner de sa puissance en 

tant que Rédempteur. Ils n’ont aucune expérience du salut, car ils n’ont 

jamais péché. Seuls ceux qui ont été sauvés par sa grâce peuvent 

témoigner. » « Oh, quel amour Dieu nous a montré en refusant cet honneur 

aux anges et en l’accordant aux hommes ! » 

 

La forme la plus élevée et la plus sacrée dont un chrétien peut 

témoigner est le témoignage du sang, la mort du martyr pour le 

Christ. C’est le plus grand désir du sadhu que de rendre ce 

témoignage. L’attrait qu’il ressent pour le Tibet, terre fermée, 

repose en grande partie sur la possibilité d’y trouver la mort pour 

avoir proclamé l’Évangile. Dans ses discours, il aime s’attarder sur 

les martyrs qui ont souffert la mort pour le Christ au Tibet, en 

Arménie et dans d’autres lieux. Mais ce qui lui est bien plus cher 

que tous les autres « sites touristiques », ce sont les images des 



126 
 

martyrs chrétiens dans les galeries d’art occidentales (comme celle 

de saint Sébastien au Louvre) et les sanctuaires de l’Arménie et 

d’autres lieux. Il préférait de loin à tous les autres « sites 

touristiques » les images de martyrs chrétiens dans les galeries 

d’art occidentales (comme le tableau de saint Sébastien au Louvre) 

et les sanctuaires des martyrs qui lui étaient montrés dans les 

églises occidentales (comme, par exemple, la tombe de saint Éric 

dans la cathédrale d’Uppsala). Mais malgré cette attirance 

passionnée pour le martyre littéral pour le Christ, le sadhu parle 

avec une profonde admiration du martyre silencieux qui consiste en 

une vie de sacrifice quotidien pour le Christ. 

 
Le Christ dit : « Pour beaucoup de croyants, il est facile de mourir en 

martyr pour moi. Mais j’ai aussi besoin de martyrs vivants, qui s’offrent 

quotidiennement en sacrifice vivant pour les autres. Car il est facile de 

mourir pour moi, mais difficile de vivre pour moi ; car celui qui vit pour 

moi meurt, non pas une fois pour toutes, mais chaque jour. » 

 

Il n’y a pas seulement un martyre public, mais aussi un martyre 

caché qui s’accomplit, non pas sur un échafaud, à la vue de tous, 

mais au milieu de la vie quotidienne. Chaque chrétien est appelé à 

être un « martyr », un témoin du Christ. Même le plus pauvre et le 

plus faible peut, par sa vie, « rendre un témoignage silencieux mais 

éloquent » de l’amour et de la puissance de Dieu. 

 
« Il n’est pas nécessaire que tout le monde soit prédicateur. » « Il est 

tout à fait possible d’être un grand prédicateur sans être un témoin du 

Christ. Il est également possible d’être un témoin vivant, voire un grand 

témoin du Christ sans être prédicateur ou orateur. » « Tout chrétien, 

homme ou femme, garçon ou fille, riche ou pauvre, ouvrier ou paysan, 

écrivain ou prêtre, juge ou fonctionnaire, médecin ou avocat, enseignant 

ou élève, fonctionnaire ou missionnaire, n’est chrétien qu’à condition de 

témoigner pour son Seigneur. Pour entendre le témoignage qui lui est 

rendu, il n’est pas nécessaire de prêcher dans les marchés ou en chaire, 

ni d’animer des cours bibliques, des écoles du dimanche ou des 

associations chrétiennes ; non, ce ne sont là que quelques-unes des façons 

dont nous pouvons témoigner ; mais tous les chrétiens, où qu’ils se 

trouvent, ont la possibilité de témoigner pour leur Maître. Ils peuvent le 



127 
 

faire par leur vie droite, leur caractère irréprochable, par l’intégrité de leur 

comportement et la sincérité de leurs paroles, par leur enthousiasme pour 

leur religion et leur amour pour leur Maître, en saisissant toutes les 

occasions possibles pour parler de Jésus-Christ aux autres. » 

« Chacun d’entre eux peut être un témoin du Christ, non seulement 

par ses lèvres, mais par toute sa vie. » « Chaque chrétien devrait être un 

martyr vivant, qui vit pour son Maître. » 

 

 

3. DANS LE MONDE, MAIS PAS DU MONDE  

 

La véritable vie chrétienne doit être vita contemplativa et vita 

activa, vie en Dieu et vie pour les frères, prière solitaire et 

témoignage public. 

 
« Quelles sont les choses les plus importantes qu’un chrétien doit 

faire ? Il y en a deux, et l’une dépend de l’autre : la prière et le travail. Elles 

sont comme les poumons, qui doivent tous deux être utilisés. » 

 

Vu sous ce double aspect, la vie chrétienne est à la fois une vie 

au ciel et une vie dans le monde. Celui qui ne vivrait que dans le 

ciel, tournant le dos au monde entier, risque de perdre 

complètement le ciel ; d’autre part, celui qui se consacre tellement 

au travail pour le monde qu’il en oublie Dieu constatera que tous 

ses efforts humains ne suffiront pas à le conduire au ciel. Ainsi, le 

chrétien doit prendre le risque de vivre et de travailler dans le 

monde tout en gardant son cœur au ciel, qui est sa demeure 

éternelle. Le sadhu exprime constamment la richesse de cette 

double vie dans une phrase qu’il a empruntée au grand fondateur 

de la foi de ses ancêtres, Gourou Nanak : « Bien que je sois dans le 

monde, je ne suis pas du monde » – une pensée que Luther a 

exprimée de manière similaire : 

 
« Je suis donc séparé du monde, et pourtant je suis dans le monde. 

Personne n’est moins dans le monde qu’un chrétien, et personne n’est plus 

engagé dans le monde qu’un chrétien. » 

 



128 
 

« Nous devons vivre dans ce monde », dit Sundar Singh, « de 

manière à être réellement dans le monde sans être du monde. » 

Dans une délicieuse parabole, il développe cette pensée plus en 

détail : 

 
« Les poissons de la mer vivent dans l’eau salée, mais lorsque nous 

mangeons du poisson bouilli, l’eau dans laquelle ils ont été cuits n’a pas 

de goût salé. Ils ont vécu dans une atmosphère imprégnée de sel, mais ils 

sont restés exempts de son goût. De même, les vrais chrétiens vivent dans 

le monde sans le laisser entrer dans leur cœur. » « L’homme de prière reste 

libre de la souillure du péché bien qu’il vive dans un monde entaché de 

péché, car sa vie intérieure est préservée par la prière. » 

 

Le sadhu exprime son idée de la relation du chrétien avec le 

monde dans une formule similaire : « Bien que nous soyons et 

devions être dans le monde, le monde ne doit pas entrer en nous. » 

Le sadhu illustre cette vérité à l’aide de paraboles vivantes. 

 
« Le monde est comme un océan. Il est vrai que nous ne pouvons pas 

vivre sans eau, mais il est également vrai que nous ne pouvons pas vivre 

si nous laissons l’eau nous engloutir, car il y a la vie dans l’eau, mais aussi 

la mort. Si nous faisons usage de l’eau, nous découvrons qu’il y a la vie en 

elle, mais si nous nous noyons, nous découvrons la mort. » « Dans ce 

monde, nous sommes comme des petits bateaux. » « Un bateau n’est utile 

que sur l’eau, car c’est là qu’il transporte les hommes d’une rive à l’autre. 

Mais si nous le traînons sur la terre ferme, à travers champs ou dans une 

ville, nous constatons qu’il est totalement inutile en tant que véhicule. La 

place d’un bateau est sur une rivière ou sur la mer. Mais cela ne signifie 

pas que l’eau doit être dans le bateau. Car s’il y en a dans le bateau, celui-

ci deviendra inutile ; personne ne pourra alors le diriger sur l’eau. Il se 

remplirait d’eau, coulerait sous les vagues et tous ceux qui s’y trouveraient 

se noieraient. Le bateau doit être dans l’eau, mais l’eau ne doit pas être 

dans le bateau. » 

 

« Dans le monde, mais pas du monde », « Nous sommes dans le 

monde, mais le monde n’est pas en nous » : voilà des formules 

merveilleusement simples pour décrire l’attitude du chrétien 

envers le monde. Mais comment le croyant peut-il vivre et agir dans 

le monde sans être affecté ou contaminé par celui-ci ? Le sadhu 



129 
 

répond : « C’est le Christ qui doit être en nous, et non le monde. » 

Et il souligne une fois de plus cette communion avec Dieu grâce à 

laquelle le chrétien accomplit la tâche apparemment impossible de 

rester pur au milieu d’un monde de tentations et de conflits, au 

milieu d’un monde si plein de suggestions sensuelles attrayantes, 

en gardant les yeux fixés sur le monde supra-sensuel. 

 
« Il existe un remède qui nous protège contre l’influence sinistre des 

choses matérielles, mais nous devons y recourir quotidiennement : c’est la 

prière. Si nous vivons dans la prière, nous sommes cachés en Dieu. Moi 

aussi, j’ai découvert que je devais me réfugier dans la prière lorsque les 

choses de ce monde menaçaient de m’ensorceler. » 

 

La prière a donc le pouvoir d’accomplir un double miracle : elle 

met l’homme en communion avec l’Éternel, elle le met en contact 

avec son Sauveur divin, et en même temps elle lui donne le pouvoir 

d’être actif dans le monde sans s’y perdre. La prière est le secret à 

la fois de la vita contemplativa et de la vita activa. 

 

 

 

 

 

 

  



130 
 

  



131 
 

 

 

PARTIE IV 
 

La pensée religieuse du sadhu  
 

1. THEOLOGIA EXPERIMENTALIS  

 

Sundar Singh est absolument enfantin dans sa relation avec 

Dieu. Il appartient à la catégorie des personnalités religieuses 

naïves, et non à celle des « réfléchis », à celle de François d’Assise 

et de Luther, et non à celle d’Augustin, de Thomas d’Aquin ou de 

Calvin. Bien que dans sa jeunesse, il ait été familiarisé avec la 

sagesse théologique et philosophique de l’Inde, et bien que plus tard 

(à l’université de Lahore) il se soit consacré à l’étude de la théologie 

chrétienne, ni sa piété ni son message évangélique ne portent les 

marques d’une tendance philosophique ou théologique particulière. 

Toute spéculation purement intellectuelle sur la réalité divine est 

aussi éloignée de sa façon de penser que toute tentative de réduire 

l’expérience subjective à un tout ordonné. Sundar Singh ne connaît 

qu’un seul type de théologie, la theologia experimentalis, ou peut-

être serait-il plus juste de dire qu’il n’a qu’un seul critère en matière 

religieuse : l’expérience personnelle du salut. Ennemi juré de tout 

intellectualisme théologique, il rejette à la fois les conceptions 

abstraites établies qui sont la contribution de la philosophie à la 

théologie et la logique subtile qui tente de construire un système 

théologique uniforme. 

Expertus sum est la seule preuve qu’il peut offrir pour 

l’assurance joyeuse de sa foi. Experire – c’est le seul conseil qu’il 

peut offrir aux autres. 

 
« En Christ, j’ai trouvé ce que l’hindouisme et le bouddhisme ne 

pouvaient m’apporter, la paix et la joie dans ce monde. Les gens ne croient 

pas, parce qu’ils sont étrangers à cette expérience. Un jour, alors que je 

vagabondais dans l’Himalaya, dans la région des neiges et des glaces 



132 
 

éternelles, je suis tombé sur des sources chaudes et j’en ai parlé à un ami. 

Il ne voulait pas me croire. “Comment peut-il y avoir des sources chaudes 

au milieu de la glace et de la neige ?” Je lui ai répondu : “Viens mettre tes 

mains dans l’eau, et tu verras que j’ai raison.” Il est venu, a plongé ses 

mains dans l’eau, a senti la chaleur et a cru. Puis il a dit : “Il doit y avoir 

un feu dans la montagne.” Ainsi, après avoir été convaincu par 

l’expérience, son cerveau a commencé à l’aider à comprendre la question. 

La foi et l’expérience doivent venir en premier, et la compréhension suivra. 

Nous ne pouvons pas comprendre tant que nous n’avons pas une certaine 

expérience spirituelle, et celle-ci vient par la prière... En pratiquant la 

prière, nous apprendrons à connaître qui sont le Père et le Fils, nous 

deviendrons certains que le Christ est tout pour nous et que rien ne peut 

nous séparer de Lui et de Son Amour. Des tentations et des persécutions 

peuvent survenir, mais rien ne peut nous séparer du Christ. La prière est 

le seul moyen d’accéder à cette expérience glorieuse. » 

 

Ces mots simples résument toute la « théologie expérimentale » 

du sadhu. La paix merveilleuse qu’il a trouvée en Christ est pour 

lui la preuve de la vérité de la révélation de Dieu en Christ. Le 

chemin vers cette paix passe par une prière profonde et secrète. 

Puisque cela l’a conduit au salut, il veut conduire toutes les autres 

âmes par le même chemin vers ce but béni. Aucun dogme, aucune 

autorité, qu’elle soit issue des Écritures ou de l’Église, aucune 

spéculation théologique ne peut établir cette certitude et cette 

assurance du salut ; il n’y a d’espoir que dans l’expérience la plus 

personnelle de l’âme individuelle. 

 
« Le fait que Jésus-Christ soit mentionné dans un livre, même s’il s’agit 

de la Bible, n’est pas une preuve suffisante ; cette preuve doit se trouver 

dans votre propre cœur. C’est dans votre cœur que vous devez Le trouver, 

et alors vous comprendrez qu’Il est votre Sauveur. » « Je ne proclame pas 

l’Évangile du Christ parce qu’il est écrit dans un livre, mais parce que j’en 

connais la puissance par expérience. » « Le christianisme comprend de 

nombreuses vérités que nous ne comprenons pas si nous nous contentons 

de les apprendre dans les livres ; elles ne deviennent claires que 

lorsqu’elles sont vécues. Le christianisme n’est pas une religion livresque, 

mais une religion de vie. » 

« Les vérités religieuses ne peuvent être perçues par la tête, mais par 

le cœur. » « Par la seule compréhension, nous ne pouvons trouver le 

Christ... La religion est une affaire de cœur. Nous devons nous donner à 



133 
 

Dieu, alors nous ferons l’expérience de Sa puissance et Il Se révélera à 

nous. » « L’intuition spirituelle est aussi délicate que le sens du toucher ; 

elle ressent la réalité de la Présence de Dieu dès qu’elle est touchée par 

Lui. L’âme ne peut l’expliquer logiquement, mais elle raisonne ainsi : je 

suis parfaitement satisfait ; une telle paix ne peut venir que de la réalité 

divine, donc j’ai trouvé la réalité divine. Le cœur a ses raisons que l’esprit 

ignore. » 

 

Ces paroles de Sundar Singh rappellent l’axiome anti-

intellectuel de Pascal : « Le cœur a ses raisons que la raison ne peut 

comprendre. » Comme Luther, il se méfie de la philosophie comme 

moyen d’illumination spirituelle. 

 
« Notre connaissance de la réalité divine dépend de notre vie intérieure, 

et non d’arguments philosophiques. » « Bien que la philosophie tente 

d’atteindre la réalité divine, elle n’y parvient pas. Personne ne peut saisir 

la réalité divine avec l’intellect. » « Jésus a commencé son œuvre, non pas 

parmi les philosophes, mais avec de simples pêcheurs. Le monde a vu 

beaucoup d’hommes savants, et il en a déjà oublié beaucoup ; mais ces 

hommes simples qui ont aidé Jésus-Christ dans son œuvre ne seront 

jamais oubliés. » 

 

Parce que l’expérience du cœur est l’élément décisif dans la vie 

de foi, le sadhu ne reconnaît qu’une seule autorité dans le domaine 

de la religion, celle des âmes croyantes, qui sont en contact 

personnel étroit avec Dieu. Ni les philosophes compétents ni les 

théologiens érudits ne peuvent nous aider dans la vie intérieure de 

l’esprit. 

 
« Si nous voulons apprendre quoi que ce soit sur la religion, nous 

devons nous tourner vers ceux qui sont des “spécialistes” dans ce 

domaine, vers ceux qui ont testé par eux-mêmes ce que signifie réellement 

la religion. Nous n’attendons pas d’un ingénieur qu’il comprenne la 

chirurgie, ni d’un chirurgien qu’il connaisse la mécanique. Que savent les 

théologiens et les philosophes de la divinité du Christ ? Allez plutôt vers 

les “spécialistes” de la religion, vers les mystiques, les prophètes et les 

hommes de prière. » 

 



134 
 

Cette expérience intérieure du salut qui s’accomplit dans la vie 

de prière est l’alpha et l’oméga du message du sadhu. Mais cette 

expérience intérieure ne consiste pas seulement en un délicieux 

sentiment de libération ; à chaque instant, elle est à la fois 

conditionnée et soutenue par la réalité divine surnaturelle. Afin 

d’empêcher cette réalité de s’évaporer dans un vague tourbillon 

d’émotions, l’âme a besoin de conceptions fortes et précises. Il 

n’existe pas d’expérience religieuse véritable et complète qui puisse 

se passer entièrement de perceptions claires. En effet, la perception 

concrète confirme la réalité de cette expérience religieuse qui a déjà 

été saisie par la volonté et les émotions. Plus l’expérience intérieure 

est immédiate et vivante, plus le pouvoir créatif de l’imagination 

est fort. 

Dans une large mesure, les images religieuses de Sundar Singh 

sont le fruit de sa propre imagination ; toutefois, il s’inspire dans 

une certaine mesure des anciens textes hindous, tels que les 

Upanishads, et des poètes indiens contemporains comme Tagore. Il 

possède lui-même une merveilleuse capacité à exprimer ses 

expériences spirituelles à travers des images et des paraboles très 

simples, mais exceptionnellement vivantes, qui convainquent les 

autres. Pour reprendre la formule frappante de Söderblom : « Pour 

le sadhu, une parabole est plus qu’une image ou un éclair soudain 

d’illumination. Ses paraboles ne sont pas fortuites ; dans son esprit, 

elles ont la stabilité des articles de foi. En effet, les images qu’il a 

découvertes en laissant libre cours à son imagination sont sa 

théologie... Son esprit fonctionne en paraboles et en images ; et 

chacune a sa place dans son message de Dieu à l’homme. » Face à 

toute difficulté intellectuelle, le sadhu estime qu’il suffit de trouver 

une parabole appropriée tirée de la vie quotidienne ; face à une 

image vivante, l’esprit vif doit déposer les armes. « Lorsque le sadhu 

a trouvé une image appropriée pour une expérience spirituelle ou 

pour une doctrine chrétienne, son besoin d’explication est satisfait. 

La parabole remplace la logique. Grâce à une parabole, la lumière 

est jetée sur un point spécifique ; le reste est laissé dans l’obscurité. 

Mais cela n’empêche pas le sadhu d’enseigner quelque chose, dans 



135 
 

un autre contexte, qui, à proprement parler, est laissé de côté dans 

son image. » Dans son choix de la méthode de la parabole, Sundar 

Singh ressemble aux prophètes de l’Ancien Testament et à Jésus de 

Nazareth, ainsi qu’au plus grand fondateur religieux de son propre 

pays, Gautama Bouddha. Ils s’accordent tous sur le fait que, pour 

exprimer et décrire le mystère de la religion, le mieux est de 

recourir au langage intuitif de la parabole et d’écarter l’appareil 

conceptuel de la logique philosophique. Chez tous, le rejet de 

l’enseignement abstrait au profit du caractère concret de la 

parabole est conditionné par une concentration naïve sur 

l’expérience religieuse personnelle. La maîtrise du discours 

parabolique est, par essence, le débordement d’une piété 

personnelle avec un parti pris anti-intellectuel marqué. 

Sundar Singh est un représentant exceptionnel du 

christianisme de l’expérience personnelle. Sa pensée fondamentale, 

selon laquelle l’essence de la vie chrétienne consiste en une 

expérience personnelle impliquant un changement radical du cœur, 

conditionne toute sa conception de Dieu, du Christ et de l’Église. Il 

est intéressant de retracer cette idée fondamentale à travers 

l’ensemble de ses conceptions religieuses. 

 

 

2. LA CONCEPTION DE DIEU 

 

Le Dieu ineffable. – Cette expression, tant appréciée des 

mystiques, caractérise la pensée de Sundar Singh sur Dieu. 

L’accent mis par le sadhu sur l’inconcevable et l’inexprimable en 

Dieu le caractérise comme un extatique. Lorsqu’il parle du mystère 

éternel de la réalité divine, c’est toujours avec le sentiment de 

l’impossibilité totale d’exprimer cette réalité par le langage humain. 

Sa conscience de cette réalité divine atteint son apogée lorsqu’il 

revient à la vie ordinaire après avoir quitté le monde de l’extase. 

 
« Parfois, le Seigneur remplissait mon cœur à tel point et me disait des 

paroles si merveilleuses que je ne pouvais pas en parler ; non, même si 

j’écrivais des volumes à leur sujet. Car ces choses célestes ne peuvent être 



136 
 

exprimées dans un langage terrestre ; le langage humain est tout à fait 

incapable de les exprimer. » 

 

Selon le sadhu, les auteurs bibliques qui ont reçu une révélation 

divine « dans l’esprit », c’est-à-dire en extase, étaient également 

douloureusement conscients que la réalité céleste ne peut être 

exprimée par des mots. Car « Dieu n’a pas de parole », le Deus 

absconditus ne parle pas et ne peut être exprimé par la parole. 

Ce Dieu caché, que nulle langue humaine ne peut exprimer, est 

un « abîme d’amour », ou, comme le dit Sundar Singh dans une 

expression indienne très appréciée, un « océan d’amour ». 

 
« En Inde, nous disons : “Dieu est un vaste océan d’amour.” C’est dans 

cet océan que nous devons vivre. Mais le péché nous en éloigne. 

Cependant, loué soit Dieu, car le Christ peut briser le filet du péché et 

nous ramener dans l’océan de l’amour de Dieu. » 

 

Involontairement, cet océan attire à lui tous les courants de la 

vie spirituelle de l’homme. Mais Dieu n’attire pas seulement l’esprit 

humain vers lui, il n’est pas seulement le but de tous les désirs 

humains ; dans son amour infini, il aspire au bonheur des êtres qu’il 

a créés ; l’amour jaillit de lui sans cesse ; il se penche vers les 

hommes, leur prodigue sa bonté et les rachète. Le Dieu du néo-

platonisme et du mysticisme strictement védantique est la Source 

et l’Aimant de l’Univers, l’objet et la satisfaction de tous les désirs 

spirituels, mais il n’est pas le Rédempteur aimant et secourable. Il 

n’a besoin de rien et ne désire rien. Il est aussi attrayant et 

impersonnel qu’un sommet de montagne. D’autre part, le Dieu des 

mystiques chrétiens, ainsi que des mystiques hindous Bhakti, est 

l’Amour personnel, qui a autant besoin d’aimer l’humanité que 

l’humanité a besoin de L’aimer. La relation d’amour entre Dieu et 

l’homme n’est pas simplement une chose humaine unilatérale, mais 

une relation mutuelle. Julienne de Norwich a dit : « Notre désir 

naturel est de posséder Dieu, et le désir le plus profond de Dieu est 

de nous posséder. » La façon dont Maître Eckhart exprime cette 

pensée est encore plus paradoxale : « Il est beaucoup plus 



137 
 

nécessaire pour Lui de nous donner que pour nous de recevoir de 

Lui. » Sundar Singh a très joliment exprimé cette idée 

fondamentale du mysticisme chrétien : 

 
« Dieu lui-même se réjouit lorsque nous prions. Il se réjouit de notre 

adoration. Oui, Dieu et l’âme se désirent mutuellement. Dieu a besoin de 

nos prières, tout comme une mère ne se sent pas bien si son bébé ne se 

blottit pas contre elle pour téter. Dieu s’enrichit parce qu’il nous donne ce 

dont nous avons besoin, tout comme nous nous enrichissons en nous 

donnant nous-mêmes et tout ce que nous avons aux autres. » 

 

De manière très simple, comme beaucoup de mystiques 

chrétiens et non chrétiens, Sundar Singh utilise souvent l’image de 

la maternité pour décrire l’Être de Dieu, une idée qui exprime 

vraiment très bien cette double relation d’amour qui existe entre 

Dieu et l’homme. « Dieu est notre mère spirituelle. » 

Dieu est amour qui se donne ; l’amour est tout son être ; pour 

reprendre une expression chère à Luther, Il n’est que pur amour et 

miséricorde. 

 
« L’amour de Dieu est sans limite, car il n’aime pas seulement les bons 

qui croient en lui, mais aussi les méchants qui refusent actuellement de 

croire en lui. Et l’amour de Dieu est désintéressé ; celui qui l’aime doit 

aussi aimer ses frères et être aimé d’eux. » 

 

La conception de Dieu comme amour pur de Sundar Singh 

relègue au second plan l’idée d’un Dieu jaloux, vigilant, jugeant et 

vengeur. La polarisation de la pensée biblique sur Dieu entre la 

colère et l’amour est absente de sa conception de Dieu. Les 

prophètes, Jésus et Paul reconnaissent sans aucun doute ces deux 

éléments en Dieu ; en Lui, ils voient la colère et la miséricorde, la 

colère et l’amour. Il est à la fois juge et sauveur, vengeur et 

paraclet ; dans le langage de la philosophie contemporaine de la 

religion, il est à la fois tremendum et fascinosum. « La justice et le 

jugement sont la demeure de Ton trône ; la miséricorde et la vérité 

marchent devant Ma face 42. » Il est vrai, bien sûr, que dans les 

écrits du Nouveau Testament, la colère est un peu moins présente 



138 
 

que l’agapè divine, mais elle ne disparaît jamais complètement de 

l’Évangile de l’amour ; même dans l’Évangile de Jean, nous 

trouvons la colère permanente 43. Ce n’est qu’en arrivant à la 

première épître de Jean que nous constatons que toute trace de 

l’idée de colère divine a disparu ; nous atteignons enfin cette ville 

profonde et simple qui se résume dans la phrase « Dieu est amour ». 

Dans l’histoire de la conception chrétienne de Dieu, la colère et 

l’agapè sont perpétuellement en désaccord. Suivant une ligne 

originale, Luther s’est efforcé de réconcilier ces deux idées en 

faisant une distinction « entre Dieu et Dieu », qu’il a développée 

davantage par le paradoxe d’une « fuite de Dieu vers Dieu », du 

Dieu « caché » au Dieu « révélé », d’un Dieu courroucé à un Sauveur 

miséricordieux – se réfugiant de Sa justice dans Sa miséricorde. 

Dans l’esprit de Luther, cet élément de colère dévorante n’est 

pas moins essentiel à l’Être de Dieu que cet amour miséricordieux 

et généreux qui a suscité en lui une telle passion de gratitude. Le 

Dieu qui pardonne aux pécheurs est en même temps cet Être 

majestueux dont la pureté transcendante condamne et consume le 

péché. Le sadhu n’a pas saisi avec la même clarté que Luther cette 

polarisation de la colère et de l’amour comme une partie essentielle 

de l’Être divin et de son activité. Il est vrai qu’il parle parfois dans 

ses sermons du jugement de Dieu et du Jour du Jugement. Il revient 

sans cesse sur le thème eschatologique dans ses discours ; il parle 

également du jugement présent : « En effet, mes amis, dans un 

certain sens, le Jour du Seigneur est déjà venu, car même 

maintenant, nous sommes jugés aux yeux de Dieu. » Cependant, 

cette idée du jugement de Dieu est contrebalancée par la pensée du 

jugement automatique du péché, dans laquelle l’idée de 

condamnation est séparée de l’Être divin. Avec une ténacité et une 

énergie particulières, il a défendu son expérience de Dieu comme 

un amour pur et absolu contre toutes les objections des théologiens 

chrétiens. 

L’amour de Dieu est actif partout, même en enfer, ainsi qu’il a 

été dit au sadhu pendant une extase. Ce n’est pas Dieu qui juge, 

condamne et punit le pécheur ; « c’est le péché lui-même qui 



139 
 

entraîne inévitablement une punition dans la vie de celui qui l’a 

laissé le dominer ». 

 
« Dieu ne juge pas les pécheurs ; c’est le péché qui les juge, et ils 

doivent mourir dans leurs péchés. On me demande souvent : “Si Dieu est 

Amour, comment peut-Il condamner les hommes à un châtiment éternel ?” 

Je réponds toujours : “Dieu n’a jamais envoyé personne en enfer, et Il n’y 

enverra jamais personne ; c’est le péché qui conduit les âmes en enfer.” 

Pensez à la chute de Judas Iscariote : lorsqu’il a trahi le Seigneur, ni Pilate, 

ni les grands prêtres, ni notre cher Sauveur, ni les apôtres ne l’ont pendu ; 

il s’est pendu lui-même : il s’est suicidé ; il est mort dans ses péchés. C’est 

la fin de tout homme qui vit dans le péché. » « Dieu ne hait pas les 

pécheurs, mais les pécheurs, de leur côté, aiment le péché et haïssent le 

Christ. » « Dieu ne punit personne. Il ne condamne personne à l’enfer... 

une telle pensée ne peut être conciliée avec l’amour de Dieu, que le Christ 

proclame et qui se révèle dans le sacrifice du Christ sur la croix. Non, c’est 

le pécheur qui se condamne lui-même ; l’esclave de la luxure et du monde 

se condamne lui-même à la perdition. Le cœur d’un homme peut être dans 

un état tel qu’il ne peut se sentir chez lui qu’en enfer, c’est-à-dire en dehors 

de la paix du Christ. » 

« Dans le nord de l’Inde, je séjournais chez un très bon ami et nous 

parlions beaucoup de choses spirituelles. À ce moment-là, un jeune 

homme est arrivé pour passer une semaine avec le fils de mon ami. Dès 

qu’il a entendu notre conversation, il est devenu agité ; il était évident qu’il 

se sentait mal à l’aise. Il était venu pour une visite d’une semaine, mais 

après quelques minutes, il a demandé un horaire pour voir quand il 

pourrait rentrer chez lui. Mon ami lui a dit : “Qu’y a-t-il ? Mais tu viens à 

peine d’arriver et tu veux déjà repartir ! Tu devais rester ici une semaine ; 

ta chambre est prête et nous sommes tous heureux de t’accueillir.” 

Pendant un certain temps, le jeune homme a refusé de donner la véritable 

raison, mais finalement, mon ami a découvert que la conversation 

spirituelle qu’il avait écoutée pendant quelques minutes lui avait été très 

pénible et qu’il avait l’impression qu’une semaine entière de telles 

discussions transformerait la maison en un enfer. Une demi-heure plus 

tard, il avait quitté la maison. Il en va de même pour les pécheurs au 

paradis : Dieu est amour et veut nous avoir en sa présence. Comment 

pourrait-il éloigner ses enfants de lui ? Comment pourrait-il vouloir les 

envoyer en enfer et les y laisser ? Ce n’est pas Dieu qui envoie le pécheur 

en enfer, ce sont ses propres péchés. Dieu permet à tout le monde de venir 

au paradis ; en fait, Il invite tout le monde très sincèrement à y entrer. 

Mais les pécheurs eux-mêmes considèrent que c’est une torture d’y rester ; 

c’est pourquoi ils ne le désirent pas... Dieu ne rend pas leur entrée au 



140 
 

paradis difficile ou impossible... Non, c’est leur propre attitude intérieure 

qui les empêche de trouver la joie dans la vie éternelle. » 

 

Sundar Singh est profondément convaincu que ce n’est pas Dieu 

qui juge un pécheur, mais son propre péché. Il appuie cette opinion 

en citant l’Évangile de Jean :  

 
« Je ne suis pas venu pour juger le monde, mais pour racheter le 

monde. » « Dieu n’a pas envoyé son Fils dans le monde pour juger le 

monde, mais pour que le monde soit sauvé par lui. » « Celui qui ne croit 

pas est déjà jugé. » 

 

Il est tout à fait vrai que ces passages semblent soutenir le 

départ de Sundar de l’opinion chrétienne orthodoxe. Mais le 

chanoine Streeter a souligné, à juste titre, que le sadhu n’aurait 

guère interprété ainsi l’Évangile de Jean s’il n’avait pas déjà, sans 

en être conscient, subi l’influence de la doctrine indienne du karma. 

Il rejette sans hésitation la doctrine indienne primitive de la 

transmigration des âmes. Mais le sadhu adhère fermement et 

systématiquement à l’idée d’une punition purement automatique 

résultant d’une action pécheresse, une idée qui coïncide avec la 

doctrine indienne du karma. L’une des idées les plus anciennes et 

les plus fondamentales des Upanishads est exprimée dans les 

phrases suivantes : « Yathakari yathacari thata bhavati », « Yat 

karma kurute tad abhisampadyate » (« tel est l’homme, telles sont 

ses actions, tel est son caractère » ; « selon ses actes, il en sera ainsi 

pour lui »). Et le Taittiriya-Brahmana le dit encore plus clairement : 

« Brahma n’a rien à voir avec le karma. » Ces axiomes influencent 

encore aujourd’hui les sadhus chrétiens. Ce n’est pas le Juge divin 

qui décide du sort de l’homme, mais ses propres actes. Selon une loi 

immanente, une créature pécheresse ne peut que rester éloignée de 

Dieu, c’est-à-dire en enfer. Selon Sundar Singh, le jugement de Dieu 

consiste dans le fait que le pécheur se voit lui-même à la lumière de 

la présence de Dieu, et cette lumière le convainc de son état de 

péché et de perdition. De manière remarquable, la pensée primitive 

du karma est séparée de la conception du samsara et unie aux idées 



141 
 

johanniques – un exemple clair de synthèse créative entre la pensée 

chrétienne et la pensée indienne. 

L’absence d’insistance sur le tremendum dans la pensée 

religieuse du sadhu et l’importance qu’il met sur l’amour dans l’Être 

divin confèrent naturellement un caractère statique à sa conception 

de Dieu. Le Dieu qui ne connaît pas la colère ardente est le Dieu 

éternellement au repos de tous les mystiques. Le Dieu tranquille 

rend toutes choses tranquilles : « Dieu est repos ; Il est reposant 

dans toutes Ses œuvres » ; « Il œuvre tranquillement et sans 

perturbation. » Comme Sundar Singh trouve son expérience la plus 

satisfaisante de Dieu dans un état de paix profonde, il soutient que 

le Dieu éternel, qui lui révèle sa présence dans cette paix, ne peut 

être rien d’autre que « le repos même ». Cette immobilité parfaite 

qui entoure le Brahma des Upanishads et constitue le Nirvana 

bouddhiste imprègne également la conception mystique de Dieu de 

Sundar Singh. 

 

 

3. LA CRÉATION  

 

L’Essence divine est pur Amour ; c’est cet Amour qui a poussé le 

Dieu infini à sortir de la plénitude de Sa Gloire et de Sa Béatitude 

pour créer un monde fini et créé. Sundar Singh met à nouveau 

l’accent sur la grande idée chrétienne, à laquelle Thomas d’Aquin a 

donné une forme classique, selon laquelle Dieu a créé le monde afin 

que d’autres êtres puissent participer à Sa Nature divine. (Il avait 

l’intention de communiquer uniquement Sa perfection, qui est Sa 

bonté.) 

 
« Le but de Dieu dans la création n’est pas de compenser un manque 

dans Son Être, car Il est parfait en Lui-même. Il donne la vie, car créer est 

l’essence même de Sa nature. Donner aux hommes une joie réelle par Sa 

Présence créatrice est l’essence même de Son Amour. » 

 



142 
 

Le monde créé n’est pas identique à Dieu ; la conception que le 

sadhu a de Dieu est dépourvue de cette couleur panthéiste qui 

caractérise la cosmologie des Upanishads et des Vedas. 

 
« Le voyant indien a perdu Dieu dans la nature ; le mystique chrétien, 

en revanche, trouve Dieu dans la nature. Le mystique hindou considère 

que Dieu et la nature ne font qu’un ; le mystique chrétien sait qu’il doit y 

avoir un Créateur pour expliquer l’univers. » 

 

Malgré cette différence essentielle entre Dieu et la nature, le 

sadhu considère que les deux sont unis par des liens indissolubles ; 

le monde visible et le monde invisible sont tous deux le reflet de 

l’Être infini de Dieu. 

 
« Il existe d’innombrables êtres dans les mondes visibles et invisibles. 

Ainsi, les qualités infinies de Dieu se révèlent de multiples façons. Chaque 

partie, selon sa propre capacité, reflète un aspect de la nature de Dieu. » 

 

À l’instar d’un platonicien, le sadhu voit dans le monde visible 

une « copie du monde invisible », « la révélation du monde spirituel 

sous forme matérielle ». Mais il complète cette conception 

platonicienne par l’idée chrétienne de la révélation. Il n’hésite pas 

à établir un parallèle entre la nature et les Saintes Écritures. 

Cette croyance en la révélation de Dieu dans l’ordre naturel 

donne au sadhu cet amour intense de la nature que l’on retrouve 

chez tant de mystiques chrétiens et non chrétiens. Les nombreuses 

paraboles qu’il tire de la vie naturelle sont une preuve de l’amour 

avec lequel il observe la nature et de la manière dont il vit en 

contact avec elle. 

Le lien qui l’unit au monde animal est particulièrement tendre. 

À l’instar de François d’Assise et d’autres mystiques chrétiens, il 

voit même dans la vie des animaux le reflet de l’amour divin. Un 

jour, alors qu’il se trouvait en Suisse, un chat s’est blotti contre lui 

avec confiance ; il l’a accueilli tendrement en disant : « Si l’amour 

d’une si petite créature est si grand, combien plus grand doit être 

l’amour du Créateur. » Car même les animaux révèlent l’amour de 



143 
 

Dieu, ils sont aussi les enfants de Dieu, les petits frères et sœurs de 

l’humanité. 

 
« Saint François prêchait aux oiseaux et aux animaux et les appelait 

ses frères et sœurs. Et ils sont véritablement nos frères et sœurs, car ils 

ont reçu le don de la vie du même Donateur. » 

 

Pourtant, aussi merveilleuse que soit la révélation de Dieu dans 

la nature, pour lui comme pour tous les mystiques, la révélation de 

Dieu dans les profondeurs de l’âme humaine est quelque chose 

d’infiniment plus grand. 

 
« Un jour, j’ai trouvé une fleur et j’ai commencé à réfléchir à son parfum 

et à sa beauté. En méditant là-dessus, j’ai vu le mystère caché du Créateur 

derrière Sa création. Cela m’a rempli de joie. Mais ma joie a été encore plus 

grande lorsque je L’ai trouvé à l’œuvre dans ma propre âme. » 

 

Dans la pensée du sadhu, l’homme est un microcosme, un reflet 

du macrocosme ; il est donc la forme la plus élevée de la révélation 

de Dieu. Seul l’homme est capable de contempler la révélation de 

Dieu dans la nature, miroir de Sa perfection infinie. 

 
« L’homme fait partie de l’univers ; il est un miroir dans lequel celui-ci 

se reflète. Par conséquent, la création visible et invisible se reflète en lui. 

Dans ce monde, il est le seul être capable de comprendre la création 

visible. Il est, pour ainsi dire, le langage de la nature. La nature parle, mais 

sans mots. L’homme exprime ces murmures inarticulés de la nature dans 

le langage humain. » 

 

Ainsi, la création est une sorte d’échelle par laquelle les hommes 

s’élèvent vers une vision toujours plus claire de la perfection, de la 

beauté et de l’amour de Dieu. Sundar Singh approuverait les 

paroles de saint Bonaventure : 

 
« Toutes les choses créées conduisent l’âme réfléchie et contemplative 

vers le Dieu éternel, car elles sont la cour extérieure du temple qu’est sa 

création, remplie d’échos, d’images et de représentations vivantes de 

l’activité divine. » 



144 
 

 

4. LE CHRIST VIVANT  

 

Dieu se révèle à travers l’ensemble du monde visible et invisible. 

Et pourtant, le Dieu de la révélation est toujours le Dieu invisible. 

Personne, pas même ceux qui sont glorifiés au ciel, ne peut voir ce 

Dieu invisible tel qu’il est. Il est invisible pour l’éternité. 

 
« Lorsque je suis entré au ciel pour la première fois, j’ai regardé tout 

autour de moi et j’ai demandé : “Où est Dieu ?” Et ils m’ont répondu : 

“Dieu est aussi peu visible ici que sur terre, car Dieu est infini. Mais le 

Christ est ici, il est l’image du Dieu invisible, et c’est seulement en lui que 

l’on peut voir Dieu, ici ou sur terre.” » 

 

Dans cette expérience d’extase, la relation mystérieuse entre le 

Dieu « le plus caché et le plus manifeste » s’exprime 

merveilleusement. « Personne n’a jamais vu Dieu ; le Fils unique, 

qui est dans le sein du Père, c’est lui qui l’a révélé. » En Christ, le 

Sauveur personnel, le Rédempteur qui s’est fait homme, nous 

pouvons saisir ce profond mystère de l’Amour éternel. En Christ, 

l’Infini descend au niveau de sa créature dans le besoin ; en Lui, Il 

tourne Son visage vers l’humanité en quête de Lui, et Son visage 

est un visage humain plein de douceur et de bonté, toujours glorifié 

par un sourire d’amour. Ce visage qui, pour reprendre une 

merveilleuse expression de Luther, est « le miroir de la miséricorde 

du Père », le sadhu l’a vu de ses propres yeux dans une vision lors 

de sa conversion, et il le voit de ses yeux spirituels chaque fois qu’il 

est autorisé à entrer au ciel dans l’expérience de l’extase. Ce n’est 

qu’en Christ et à travers lui, et jamais en dehors de lui, que le sadhu 

trouve possible toute expérience de Dieu, toute connaissance de 

Dieu, toute vision de Dieu et de son amour. La connaissance de Dieu 

à travers la nature n’est également possible que par la présence du 

Christ, le Logos, dans l’âme. Dieu est en Christ, Dieu est Christ, et 

Christ est Dieu, « tout en tous ». « Le Christ est mon Rédempteur, 

Il est ma Vie, Il est tout pour moi au ciel et sur terre. » La piété de 

Sundar Singh est christocentrique de bout en bout. Nous sommes 



145 
 

sans cesse rappelés à Martin Luther qui, avec la même 

détermination (bien que souvent avec une vigueur polémique), 

défend l’idée que la foi en Dieu et la foi en Christ sont identiques. 

 
« Nous ne connaissons pas Dieu en dehors du Christ. » Dieu n’est 

Amour que lorsque « nous le voyons dans la personne du Christ ». « Il ne 

s’est révélé nulle part ailleurs qu’en lui, de telle sorte que nous pouvons 

voir son cœur et sa volonté. » « Ne laisse personne te persuader que tu 

peux trouver Dieu ailleurs que dans le Seigneur Christ, et veille à n’avoir 

d’autres pensées que lui... Ferme les yeux et dis : “Je ne connaîtrai aucun 

autre Dieu que mon Seigneur Christ.” » 

 

Une créature finie ne peut contempler le Dieu éternel face à face 

sans être détruite dans cette mer ardente de puissance et de gloire ; 

elle ne peut voir et comprendre le Dieu infini dans « Sa majesté 

nue ». C’est pourquoi Dieu s’est revêtu d’une forme humaine, s’est 

montré sous une apparence humaine, a pris sur Lui la 

ressemblance de l’homme. Le Christ s’adresse au sadhu, qui est 

« assis aux pieds du Maître ». 

 
« Afin de guider les hommes vers le droit chemin, je n’ai trouvé aucun 

meilleur moyen pour ma révélation que de devenir homme pour le bien de 

l’homme, afin que l’homme puisse comprendre que Dieu n’est pas une 

puissance étrange et terrible, mais qu’Il est Amour, et qu’Il est semblable 

à l’homme, qui a été créé à Son image. » « L’homme a un désir naturel de 

voir Dieu ; nous désirons voir Celui que nous essayons d’honorer ; Lui seul 

est infini. J’ai demandé aux païens : “Pourquoi adorez-vous ces idoles ?” 

Ils ont répondu : “Dieu est infini, et ces images ne servent qu’à nous aider 

à rassembler nos pensées. Avec l’aide de ces symboles, nous pouvons 

adorer, nous pouvons comprendre un peu.” Nous aimerions parler avec 

Celui que nous aimons ; nous aspirons à Le voir. La difficulté est la 

suivante : nous, créatures humaines, ne pouvons Le voir, car Il est infini. 

Si nous pouvions devenir infinis, nous pourrions Le voir. Ici et maintenant, 

nous sommes incapables de Le voir, Lui, notre Créateur, notre Père, le 

Donneur de vie. C’est pourquoi Il s’est fait chair : Il a pris une forme 

humaine, limitée, afin que les hommes puissent ainsi Le contempler. » 

 

Une fois encore, cette expérience du sadhu est éclairée par les 

déclarations christologiques de Luther, qui sont étroitement liées 



146 
 

aux pensées des mystiques médiévaux, en particulier celles de 

Suso. La substance divine éternelle – que Luther appelle Deus 

absolutus, Deus nudus, Deus absconditus – est totalement invisible 

et inaccessible à l’esprit humain. « Dieu habite dans une lumière 

inaccessible. » Entre l’essence divine et la nature humaine se trouve 

un gouffre infranchissable. L’âme qui tente de connaître Dieu par 

ses propres forces est brisée par la terrible gloire de la vision. Par 

ses propres efforts, l’homme pécheur ne peut jamais trouver le 

chemin qui mène au Dieu éternel. Mais l’essence la plus profonde 

de Dieu est pure amitié et miséricorde ; et Dieu désire que l’homme 

regarde directement dans son cœur. Il s’adapte donc à la 

compréhension de l’homme ; il descend du ciel, se voile d’un 

modeste involucrum, s’offre dans une simple parabole (simililudo), 

place devant l’homme une image de lui-même (imago sui), lui donne 

un symbolum de sa sagesse et de son amour incompréhensibles, un 

abri (umbraculum) qui le protège des rayons brûlants du soleil 

divin de midi. Le Deus nudus devient ainsi le Deus involutus, le 

Deus absolutus cède la place au Deus incarnatus, le Deus 

absconditus au Deus revelatus. 

C’est sur ce voile humble, à travers lequel Dieu se révèle – sur 

le Fils de la Vierge couché dans une crèche, sur l’Homme de douleur 

suspendu à la croix – que l’homme qui cherche Dieu doit fixer son 

regard, car dans ces images (imagines), dans ces « symboles » 

(comme le dit clairement Luther), « l’homme trouve le Dieu qu’il 

peut porter, Celui qui le réconforte, le restaure et le rachète ». C’est 

donc le Fils incarné de Dieu « qui nous peint le cœur et la volonté 

du Père » (pingit). « Il est ce voile (involucrum 44) sous lequel la 

Majesté divine s’offre avec tous ses dons, afin que tout pauvre 

pécheur ose s’approcher de lui avec la certitude de trouver Dieu. » 

« Le mystère du Dieu-Homme », du « Dieu incarné », dont 

Luther a donné une présentation théologique si claire, est exprimé 

par Sundar Singh dans une série de paraboles vivantes, qui 

constituent son apologie du dogme chrétien de l’Incarnation. 

 
« Il y a quelques années, j’ai vu un simple paysan à qui on montrait 

une bouteille en verre rouge remplie de lait. On lui a demandé ce qu’il y 



147 
 

avait dans la bouteille. Il a répondu : “Du vin, du brandy, du whisky.” Il 

ne pouvait pas croire qu’elle était remplie de lait jusqu’à ce qu’il voie le lait 

en être versé, car il ne pouvait pas voir la couleur blanche du lait à cause 

de la couleur rouge du verre... Il en va de même pour la personne du 

Sauveur. Il s’est fait homme et sa divinité était cachée dans son humanité. 

Les gens le voyaient fatigué, affamé et assoiffé, et ils disaient : “S’il est 

Dieu, pourquoi est-il fatigué, affamé et assoiffé, et pourquoi prie-t-il 

Dieu ?” Ils ne voyaient que son côté humain et ne pouvaient croire qu’il 

était vraiment divin. Mais ceux qui le suivaient et vivaient avec lui savaient 

qu’il était plus qu’humain et qu’il était Dieu. » 

« Il y a quelques années, au Tibet, j’ai entendu l’histoire d’un roi qui 

souhaitait transmettre un message à son peuple. Il confia cette mission à 

ses serviteurs, mais ceux-ci refusèrent de faire ce qu’il leur demandait. Le 

roi, qui aimait ses sujets, décida alors de leur annoncer lui-même le 

message afin de se rendre compte de leurs difficultés. Il ne pouvait pas s’y 

rendre en tant que roi, car il voulait que ses sujets lui parlent librement 

de toutes leurs souffrances et de leurs détresses. Il changea donc de 

vêtements, quitta ses habits royaux et s’habilla comme un pauvre homme. 

Il se rendit alors parmi son peuple et leur dit : “J’ai été envoyé par le roi 

afin de connaître toutes vos difficultés.” Les pauvres et les affligés lui firent 

confiance et lui confièrent toutes leurs angoisses, et il vit comment il 

pouvait les aider. Mais il y avait aussi des gens orgueilleux qui ne 

pouvaient se résoudre à croire qu’un homme aussi pauvre était vraiment 

le messager du roi, alors ils se montrèrent grossiers à son égard et le 

chassèrent. Plus tard, le roi vint vers ses sujets à la tête de son armée, 

dans toute sa splendeur royale, et le peuple eut du mal à le reconnaître et 

à croire qu’il s’agissait de la même personne. Ils dirent : “Il était pauvre, et 

maintenant il est roi.” Les orgueilleux qui l’avaient méprisé furent punis et 

jetés en prison, mais ceux qui avaient été bons envers lui furent honorés 

et leurs besoins furent satisfaits. Il en va de même pour la Parole de Vie 

qui s’est faite homme ; son peuple n’a pas vu sa gloire et l’a crucifié. Mais 

les jours viennent où nous le verrons dans sa gloire et où nous saurons 

qu’il est le même Jésus-Christ qui a vécu comme un pauvre homme 

pendant trente-trois ans sur cette terre. » 

 

Croire en l’Incarnation n’est pas difficile pour Sundar Singh. La 

croyance hindoue dans les différentes formes d’avatara (descente) 

d’une divinité sauveuse, ainsi que la croyance dans la divinité du 

Gourou, particulièrement mise en avant dans la religion sikhe, l’ont 

en effet préparé à la doctrine chrétienne complète de l’Incarnation. 

Ce qui lui était le plus odieux pendant la période critique qui a 



148 
 

précédé sa conversion, c’était le message chrétien de la mort 

sacrificielle du Sauveur au Golgotha. 

 
« Tant que j’étais hindou, je ne pouvais pas comprendre comment il 

était possible que Dieu donne la vie par la mort du Christ. » « Le message 

de la Croix était une folie pour mon entendement. » « Mais lorsque j’ai 

appris à connaître l’amour de Dieu, et que cet amour a envahi mon cœur, 

alors mon entendement s’est ouvert. » 

 

Le fait que Sundar Singh considère la mort de Jésus comme une 

véritable expiation est très clairement démontré dans un discours 

qu’il a prononcé dans le sud de l’Inde. 

 
« Le Christ nous a réconciliés avec Dieu ; sur la croix, une main était 

levée vers Dieu ; cette main ensanglantée montrait que la satisfaction était 

complète, et que l’expiation était accomplie par le sang. L’autre main était 

tendue vers les pécheurs et déclarait que les hommes pouvaient désormais 

s’approcher de Dieu. Les deux mains proclamaient la même chose... 

Depuis que cette réconciliation ou expiation a été accomplie, il n’y a plus 

de séparation d’avec Dieu. » 

 

Pour le sadhu, cependant, le mystère le plus profond de la mort 

du Christ sur la croix ne réside pas dans l’expiation substitutive, 

mais dans la révélation de cet amour divin qui se donne 

entièrement à l’homme. 

 
« Le Christ savait que ni l’argent, ni l’or, ni les diamants, ni aucun 

autre joyau ne suffiraient à procurer la vie à l’âme, mais que ce qu’il fallait, 

c’était l’abandon de la vie pour la vie, l’abandon de l’âme afin de sauver les 

âmes des hommes. C’est pourquoi Il a donné Sa vie pour la rédemption du 

monde. » « Le Christ est venu pour révéler l’amour véritable et infini du 

Père, qui avait été caché depuis toute éternité, et par le don de sa vie pour 

sauver toutes les âmes, non seulement celles des justes, mais surtout 

celles des pécheurs. De plus, il est venu montrer par sa mort et sa 

résurrection que ce que le monde considère comme la mort réelle n’est pas 

la mort du tout, mais la source de la vie. » 

 

Une fois de plus, des histoires et des paraboles vivantes aident 

le sadhu à comprendre cet amour insondable de Dieu. 



149 
 

« Il y a quelque temps, j’ai vu dans l’Himalaya deux villages séparés 

l’un de l’autre par une montagne haute et infranchissable. À vol d’oiseau, 

la distance entre les deux villages n’était pas grande, mais comme les 

voyageurs devaient contourner la montagne, le trajet prenait une semaine 

entière. Un homme qui vivait dans l’un de ces villages eut l’idée que s’il 

était impossible de tracer un chemin par-dessus la montagne, il fallait en 

creuser un à travers elle. Il a décidé de risquer sa vie pour réaliser son 

idée... Il a commencé les travaux, mais peu avant l’achèvement du tunnel, 

il a été tué. Il a sacrifié sa vie pour tenter d’unir les deux villages. Cela m’a 

fait penser au mur de séparation créé par le péché qui sépare l’homme de 

Dieu, et cette histoire m’a semblé être une parabole montrant comment 

Jésus-Christ a ouvert un chemin à travers la montagne du péché en 

donnant sa vie pour nous. » 

« Il y a plusieurs années, je voyageais au Bhoutan, dans l’Himalaya. 

J’ai parlé aux gens de Jésus-Christ et j’ai insisté sur le fait que notre salut 

dépendait de sa mort, la mort qu’il a subie pour nous. Beaucoup d’entre 

eux ont dit : “Il est impensable que la mort d’un seul puisse sauver 

beaucoup de gens.” Mais un jeune homme m’a répondu : “Non, c’est à la 

fois possible et vrai ; je peux le dire parce que je l’ai moi-même vécu.” Je 

pensais qu’il était chrétien, mais il ne savait rien du Christ. Je lui ai 

demandé de me raconter son expérience, et il m’a raconté l’histoire 

suivante : “Il y a trois mois, je voyageais dans les montagnes quand je suis 

soudainement tombé dans le ravin. J’étais tellement blessé que j’ai failli 

mourir d’hémorragie. Mon père m’a emmené chez un médecin qui, après 

un examen approfondi, a déclaré qu’il ne pouvait rien faire pour moi. ‘S’il 

avait des os cassés, a-t-il dit, je pourrais faire quelque chose pour lui. S’il 

était malade, je pourrais lui donner des médicaments. Mais il a perdu son 

sang. La vie du corps est dans le sang ; si nous perdons notre sang, nous 

perdons notre vie ; je ne peux pas donner de sang au patient, donc je ne 

peux pas l’aider.’ Lorsque mon père lui demanda s’il n’y avait vraiment 

rien à faire pour moi, il finit par répondre : ‘Oui, s’il y avait quelqu’un qui 

était prêt à donner son sang – ou du moins une partie – pour lui, je 

pourrais le sauver.’ Mon père, qui m’aimait énormément, se déclara 

immédiatement prêt à le faire. Une veine a été ouverte et le sang de mon 

père a coulé dans mon corps. Mais comme mon père était un homme âgé, 

l’opération a été trop difficile pour ses forces ; il était tellement épuisé qu’il 

est mort, mais j’ai été sauvé.” Ainsi, a conclu le jeune homme à la fin de 

son récit, “mon père est mort pour moi. Parce qu’il m’aimait plus que tout, 

il a donné sa vie pour moi”. J’ai alors pu lui expliquer la signification de la 

mort du Christ à partir de cette expérience. “Tout comme tu es tombé de 

la montagne, ai-je observé, et que tes blessures t’ont fait perdre ton sang, 

nous sommes tombés par notre péché des hauteurs de la communion avec 



150 
 

Dieu et avons perdu notre vraie vie, qui est spirituelle. Mais le Christ est 

mort pour nous sur la croix, il a versé son sang pour nous, dont les âmes, 

condamnées et mourantes, étaient précieuses à ses yeux. Ceux qui croient 

en lui savent par expérience que le Christ est venu dans le monde pour 

sauver les pécheurs.” » 

« Un jour, alors que je voyageais dans l’Himalaya, j’ai vu quelque chose 

qui m’a fait comprendre très concrètement l’amour de Dieu. Dans un 

village tibétain, j’ai remarqué une foule de gens debout sous un arbre en 

feu, regardant vers les branches. Je me suis approché et j’ai découvert 

dans les branches un oiseau qui volait anxieusement autour d’un nid 

rempli de petits. La mère voulait sauver ses petits, mais elle ne pouvait 

pas. Lorsque le feu a atteint le nid, les gens ont attendu avec impatience 

de voir ce qu’elle allait faire. Personne ne pouvait grimper à l’arbre, 

personne ne pouvait l’aider. Elle aurait pu facilement sauver sa propre vie 

en s’envolant, mais au lieu de fuir, elle s’est assise sur le nid, couvrant 

soigneusement les petits avec ses ailes. Le feu l’a saisie et l’a réduite en 

cendres. Elle a montré son amour à ses petits en donnant sa vie pour eux. 

Si cette petite créature insignifiante avait un tel amour, combien plus notre 

Père céleste doit-il aimer ses enfants, le Créateur aimer ses créatures ! » 

 

La croix du Christ apparaît aux yeux de Sundar Singh comme 

la révélation suprême de l’amour divin. Mais cette révélation de 

l’amour ne se limite en aucune façon à la mort du Christ au 

Golgotha ; elle englobe toute la vie du Christ, depuis sa naissance à 

Bethléem jusqu’à sa dernière prière sur la croix. « Toute la vie du 

Christ fut une crucifixion et un martyre » : cette pensée profonde 

tirée de l’Imitatio Christi revient sans cesse dans la pensée du 

sadhu. 

 
« Le Christ est resté trente-trois ans sur la croix. » Le Christ s’adresse 

au sadhu en extase : « Lorsque je suis devenu homme et que j’ai pris sur 

moi la lourde croix pour la rédemption de l’humanité, je l’ai portée non 

seulement pendant les six heures de ma crucifixion, ou pendant les trois 

années de mon ministère public, mais pendant les trente-trois années de 

ma vie. » 

 

Selon la conception particulière du sadhu, cette souffrance 

permanente du Christ était due au fait que Lui, le Fils éternel de 



151 
 

Dieu, devait vivre dans un monde essentiellement étranger, dans 

l’atmosphère impure du péché. 

 
Le Christ dit : « De même qu’il est difficile pour une personne pure de 

passer ne serait-ce que quelques instants dans un endroit sale et 

malodorant, il est extrêmement répugnant pour ceux qui vivent en 

communion avec moi de devoir vivre parmi des hommes pécheurs. 

Imaginez donc combien il était difficile et douloureux pour moi, qui suis 

saint et source de sainteté, de devoir vivre plus de trente-trois ans parmi 

les pécheurs. Cela dépasse l’entendement humain. » 

 

Sundar Singh voit le summum de la souffrance dans la 

désolation du Christ sur la croix, qu’il ne tente pas d’expliquer, 

contrairement à de nombreux penseurs chrétiens, mais qu’il prend 

au pied de la lettre. 

 
« Non seulement le monde a abandonné notre cher Seigneur, mais au 

moment de sa mort, son Père céleste l’a également laissé seul, afin qu’il 

puisse remporter pour nous la victoire sur la croix. » 

 

Pour le sadhu, Jésus-Christ est le Rédempteur et le Médiateur, 

au sens propre du terme. Il a définitivement rejeté la conception de 

la théologie libérale, selon laquelle Jésus de Nazareth prêchait un 

Évangile sans médiateur et enseignait l’accès direct de l’âme 

humaine au Père. 

 
« Ni la philosophie grecque ni la philosophie indienne ne nous ont rien 

appris sur notre Père céleste. Bouddha, qui était un grand maître, n’a 

jamais mentionné le Père. Il est donc insensé de dire que les hommes 

peuvent trouver Dieu sans le Christ. » 

 

La parabole du fils prodigue, qui est l’argument favori de la 

théologie moderne contre la doctrine traditionnelle de la 

rédemption, est pour le sadhu une preuve de la nécessité d’un 

médiateur. Paul Wernle affirme très clairement (et d’un point de 

vue purement historique, il a peut-être raison) : « Dans la parabole 

du fils prodigue, il n’y a ni médiateur ni expiation ; dans la prière 

du Seigneur, dans la demande de pardon, il n’y a ni “au nom de 



152 
 

Jésus” ni “pour le sang” ; celui qui ajoute cet élément détruit la 

pureté primitive du message... La soif de garanties objectives 

auxquelles l’âme peut s’accrocher est loin de la pensée de Jésus. Il 

nous donne toujours quelque chose de bien meilleur, Dieu lui-

même, en tant que Père, immédiatement saisi et retenu 

fermement. » De manière remarquable, le sadhu tente de parer 

cette attaque avec la parabole elle-même. Même si son exégèse est 

historiquement douteuse, elle n’en reste pas moins très suggestive, 

et elle est significative pour le traitement systématique de la 

question. 

 
« Un jour, un pasteur est venu me voir et m’a dit : “Pensez à la parabole 

du fils prodigue. Il n’avait besoin ni de médiateur, ni de rédempteur. Il est 

allé directement vers le Père.” Je lui ai alors répondu : “Vous devez 

remarquer que le fils prodigue était déjà en union avec son père ; cela ne 

faisait pas très longtemps qu’il s’était éloigné de lui. Il connaissait le 

chemin du retour, car il avait déjà vécu avec son père auparavant. Il n’avait 

donc besoin de personne pour lui montrer le chemin du retour. Cette 

parabole s’applique aux chrétiens. Il est tout à fait possible que certains 

d’entre eux deviennent négligents dans leur vie spirituelle et perdent 

pendant un certain temps le contact avec le Seigneur, mais ils connaissent 

le chemin du retour. La parabole ne fait pas référence aux païens, ni aux 

nombreux chrétiens nominaux, qui ne connaissent pas le chemin vers le 

Père. » 

 

(La faiblesse de cette explication réside dans le fait qu’elle passe 

à côté du point essentiel de la parabole et met l’accent sur un détail 

sans importance. Ce qui est déterminant dans la parabole – et il 

s’agit bien d’une parabole, et non d’un récit allégorique –, ce n’est 

pas le fait que le fils ait retrouvé le chemin de la maison, mais 

l’accueil joyeux qu’il a reçu et la manière dont il a été honoré devant 

le fils aîné qui était resté à la maison et avait fait son devoir.) 

Pour le sadhu, la vie du Christ sur terre est une réalité 

historique absolue. Sa naissance dans l’étable de Bethléem, ses 

pérégrinations à travers la Palestine, sa mort au Golgotha sont 

pour lui des faits au sens littéral du terme. Reléguer « l’histoire du 

salut » au domaine psychologique et métaphysique, comme le font 



153 
 

tant de mystiques chrétiens, lui est tout à fait étranger. Le Jésus 

de Nazareth qui a parcouru la Palestine est identique au Fils 

éternel de Dieu et Sauveur qui lui est apparu lors de sa conversion, 

et dans le ciel duquel il est autorisé à passer des heures d’extase 

encore et encore. L’intensité avec laquelle il aspirait à visiter la 

patrie de Jésus et l’amour profond qui l’emplissait lorsqu’il se 

trouvait réellement dans les lieux saints montrent à quel point la 

foi du sadhu est naïve, totalement insensible aux problèmes de la 

critique biblique. Son cœur battait plus fort lorsqu’il réalisait que 

le même Sauveur avec lequel il était en contact si étroit par la prière 

avait foulé ces mêmes champs pendant son pèlerinage terrestre. 

Mais malgré cette foi enfantine qui ne songe jamais à relâcher 

ou à rompre le lien entre le Jésus historique et le Christ éternel, le 

sadhu est exempt du réalisme grossier qui caractérise les théories 

« religieuses-historiques » de tant de théologiens contemporains. 

Cela se manifeste dans sa conception spirituelle tendre de la mort 

sacrificielle du Christ, qui contraste fortement avec la théologie 

sanglante grossière de tant de chrétiens occidentaux. Sundar Singh 

n’hésite pas à parler du « sang spirituel éternel du Christ », seul à 

posséder le pouvoir rédempteur. 

 
En réponse à la question pointue d’un théologien suisse : « Comment 

expliquez-vous le verset le sang de Jésus-Christ nous purifie de tout 

péché ? », le sadhu répondit : « Au sens spirituel. Cette purification ne peut 

avoir lieu que par la foi... Tout dépend de la foi. Ce n’est pas le bois de la 

croix qui a le pouvoir merveilleux de guérir du péché, mais ce qui se passe 

est similaire à l’histoire du serpent d’airain : ceux qui le regardaient étaient 

guéris et ceux qui le méprisaient et niaient son pouvoir mouraient. Tout 

dépend de l’obéissance et de la foi. La purification du péché est la réponse 

à la foi de ceux qui regardent le Rédempteur sur la croix. » Au chanoine 

Streeter, Sundar Singh a dit : « L’expiation et le sang qui nous lave de nos 

péchés signifient que nous sommes greffés en Christ, moi en lui et lui en 

moi. La branche qui est greffée sur l’arbre est amère, mais une fois greffée, 

la sève sucrée de l’arbre coule dans la branche et la rend douce. » 

 

Plus importante encore que cette tendance spirituelle du sadhu 

est le fait que sa foi en Christ oscille également entre les deux pôles 



154 
 

de la conception complète du Christ : le Christ de l’histoire dans le 

passé et le Christ vivant dans le présent. À un moment donné, Dieu 

s’est fait homme ; il a fait irruption dans l’espace et le temps sous 

une seule personnalité humaine, voilée sous une humble forme 

humaine, en Jésus de Nazareth. Mais ce Jésus de Nazareth 

n’appartient pas au passé ; non, en tant que Christ vivant, il 

transmet sans cesse la puissance et l’amour divins aux âmes 

humaines pécheresses. « Le Christ vit réellement parmi nous, tout 

comme il le faisait il y a plus de mille neuf cents ans. » C’est la 

révélation du Christ vivant, et non l’histoire du Jésus historique, 

qui a fait du sadhu son disciple. 

 
« Quand les gens me demandent : “Qu’est-ce qui a fait de vous un 

chrétien ?”, je ne peux que répondre : “C’est le Christ lui-même qui a fait 

de moi un chrétien.” Quand il s’est révélé à moi, j’ai vu sa gloire et j’ai été 

convaincu qu’il était le Christ vivant. » « Je ne crois pas en Jésus-Christ 

parce que j’ai lu des choses à son sujet dans la Bible – je l’ai vu, je l’ai 

expérimenté et je le connais dans mon expérience quotidienne. » « Ce n’est 

pas parce que j’ai lu les Évangiles, mais à cause de Celui dont je lis la vie 

dans les Évangiles que je suis devenu ce que je suis. » « Avant même ma 

conversion, j’aimais son enseignement ; il est magnifique. Mais mes doutes 

n’ont été balayés que lorsque j’ai pris conscience que le Christ était 

vivant. » 

 

À partir de sa propre expérience personnelle, le sadhu ne se 

lasse jamais de souligner la vérité selon laquelle le Christ n’est pas 

une simple personnalité historique dont nous parle le Nouveau 

Testament, mais « une réalité vivante, qui doit être expérimentée », 

une puissance continuellement à l’œuvre qui doit saisir le cœur de 

l’homme. « Être chrétien signifie accueillir le Christ dans son âme. » 

« La Bible nous parle de Jésus-Christ, mais il ne vit pas dans ces 

pages, mais dans nos cœurs. » C’est précisément parce que 

l’élément décisif est le contact avec le Christ vivant que le « plan du 

salut » ne peut jamais être l’essence même de la foi chrétienne. Ce 

n’est pas la connaissance de certains faits historiques qui conduit à 

une communion intérieure avec le Christ, mais c’est l’inverse : la 

communion du cœur avec le Christ est la condition préalable 



155 
 

indispensable à une bonne compréhension du plan du salut. « Le 

christianisme est fondé sur le Christ vivant, qui est toujours avec 

nous. » 

 
« Bien sûr, il faut connaître la Bible. J’aime la Bible, car c’est elle qui 

m’a conduit au Sauveur, au Sauveur qui est indépendant de l’histoire. Car 

l’histoire parle du temps, mais le Christ nous parle de l’éternité... Du point 

de vue de l’histoire, il est important de connaître la Bible. Mais même si la 

Bible venait à disparaître, personne ne pourrait m’enlever ma paix ; 

j’aurais toujours mon Christ. La Bible m’a beaucoup appris sur le Christ. 

Le grand fait historique, c’est le Christ lui-même. » 

 

À la question « Dans quel sens comprenez-vous la résurrection ? 

La considérez-vous comme un fait qui s’est produit il y a deux mille 

ans, ou comme quelque chose qui a encore un sens pour chacun 

d’entre nous ? », le sadhu a répondu : « C’est un fait vivant. Si le 

Christ n’était pas mort, et s’il n’était pas vivant aujourd’hui, le 

christianisme n’aurait rien à offrir au monde qui ait plus de valeur 

que les autres religions. C’est le Christ vivant qui fait le 

christianisme. » 

 
« Un chrétien indien qui avait beaucoup voyagé a dit un jour : “J’ai vu 

la tombe de Mahomet. Elle était magnifique, ornée de diamants et d’autres 

joyaux. Et les gens m’ont dit : ‘Ici reposent les ossements de Mahomet.’ 

J’ai vu la tombe de Napoléon, et ils m’ont dit : ‘Ici reposent les ossements 

de Napoléon.’ Mais quand j’ai vu le tombeau du Christ, il était vide ; il n’y 

avait pas d’ossements à l’intérieur.” Le Christ est le Christ vivant. Le Saint-

Sépulcre est vide depuis près de deux mille ans. Mon cœur aussi est ouvert 

au Seigneur. Il vit en moi ; il est le Christ vivant parce qu’il continue à 

vivre dans la vie des chrétiens. Les vrais chrétiens ne sont pas ceux qui se 

disent chrétiens, mais ceux qui possèdent le Christ. » 

« Beaucoup de chrétiens sont comme Marie, qui aimait Jésus et qui est 

allée le voir dans son tombeau alors qu’il était déjà ressuscité. Elle aimait 

Jésus de tout son cœur, et pourtant, lorsqu’elle l’a vu à l’extérieur du 

tombeau, elle ne l’a pas reconnu. Sa vue était aveuglée par les larmes ; 

c’était comme si un brouillard devant ses yeux l’empêchait de le voir. Il en 

va de même pour de nombreux chrétiens ; ils aiment Jésus sans voir en 

lui le Sauveur ressuscité d’entre les morts, le Christ vivant. Ils ne peuvent 

pas le voir à cause du brouillard du péché et de l’erreur ; leurs yeux sont 



156 
 

aveuglés par les larmes du chagrin. Mais lorsqu’ils ouvrent leur cœur au 

Christ, alors ils le reconnaissent. » 

 

En mettant l’accent sur l’aspect éternel de toute l’histoire de la 

rédemption, le sadhu rejoint une fois de plus Luther. Luther ne se 

lasse jamais d’insister sur le fait que l’acte divin de rédemption est 

un acte éternel, « un présent éternel », non pas un simple fait 

historique, mais quelque chose qui « depuis toute éternité était à 

l’œuvre dans le conseil secret de Dieu », que depuis toute éternité, 

« avant la fondation du monde », le Christ est l’Agneau qui a été 

immolé pour les péchés du monde. 

Sundar Singh dit : 

 
« L’or, l’argent et les diamants étaient cachés dans la terre bien avant 

que quiconque ne connaisse leur existence. Ainsi, le gisement insondable 

de l’amour divin existait bien avant que Jésus, l’amour incarné, ne révèle 

au monde les “richesses ineffables” de la réalité divine. » 

 

Pour Luther, la rédemption est un fait divin éternel et intérieur 

qui ne devient « visible » qu’à travers les faits historiques de la 

naissance, de la mort et de la résurrection du Christ et, pour 

reprendre ses propres mots, « ce n’est pas simplement une douce 

chanson racontant une histoire qui s’est déroulée il y a mille cinq 

cents ans, mais... c’est un cadeau présent et un don d’amour qui 

demeure pour toujours ». 

Sundar Singh va cependant plus loin. Comme beaucoup de 

mystiques chrétiens, il considère que l’œuvre du Christ dans l’âme 

humaine individuelle se situe à un niveau plus élevé que son 

activité pendant son apparition sur terre. Ce n’est pas l’histoire, 

mais la vie intérieure profonde qui est la sphère particulière de la 

révélation du Christ, sa sphère d’activité la plus sacrée. « Le cœur 

est le trône du Roi des rois. » 

 
Dans son extase, Sundar Singh entendit la parole du Christ : « Le sein 

de la Vierge, dans lequel j’ai passé de nombreux mois sous forme humaine, 

n’était pas un lieu aussi sacré que le cœur du croyant, dans lequel j’ai ma 

demeure pour toujours et que je transforme en paradis. » 



157 
 

Cela nous rappelle des pensées similaires des mystiques 

médiévaux, qui trouvent un écho dans les sermons de Noël de 

Luther. 

 
Maître Eckhart écrit : « La naissance du Divin dans une âme vierge ou 

pure vaut plus pour Dieu que la naissance réelle à Bethléem. » Luther dit : 

« L’Enfant sera plus tien qu’il n’est le Fils de Marie. » « Car s’il était né mille 

fois, oui, et des centaines de milliers de fois, et s’il n’était pas né en nous, 

cela ne nous profiterait en rien. » 

 

Cet effort pour passer des faits historiques de la rédemption à la 

sphère de l’assurance immédiate et personnelle n’implique pas que 

nous expliquions les faits historiques dans un sens purement 

subjectif ; il n’implique pas non plus un déni de leur réalité 

objective ; il s’agit plutôt d’une tentative pour passer du simple 

assentiment intellectuel à l’expérience intérieure la plus profonde, 

du passé au présent immédiat, de la sphère de l’espace et du temps 

à celle de la réalité divine éternelle. 

Le Christ vit et œuvre éternellement ; mais ce Christ éternel 

n’est autre que Celui qui a marché sur cette terre. Dans un 

magnifique passage, le sadhu exprime la conviction chrétienne 

séculaire selon laquelle « Jésus-Christ est le même hier, 

aujourd’hui et éternellement ». 

 
Christ dit : « Avec le même doigt avec lequel j’ai écrit la condamnation 

de Belshazzar sur le mur, j’ai écrit sur le sol les péchés cachés de ces 

hommes qui, aveugles à leur propre péché, auraient condamné la femme 

qu’ils avaient surprise en flagrant délit d’adultère, de sorte qu’un par un, 

ils se sont éclipsés discrètement, honteux et coupables. Avec le même 

doigt, je montre encore à mes serviteurs, dans le silence de leur cœur, les 

blessures causées par leurs péchés. Et avec ce même doigt, je les guéris 

lorsqu’ils se repentent. Avec ce même doigt, je conduirai mes enfants hors 

de ce monde vers l’autre, vers leur demeure de repos et de paix éternelle, 

et ils s’accrocheront à moi comme de petits enfants s’accrochent à la main 

de leur père, où qu’il aille. » 

 

Dans toutes ses œuvres publiques, Sundar Singh met fortement 

l’accent sur la divinité du Christ : la foi dans le Christ vivant comme 



158 
 

Sauveur et Seigneur ; et la raison en est claire. Comparée au 

contact spirituel personnel avec un Sauveur divin éternel, 

l’admiration pour l’homme Jésus en tant que maître religieux et 

exemple moral semble bien pauvre et maigre. C’est pourquoi, 

lorsqu’il était en Europe, le sadhu n’hésitait pas à critiquer assez 

librement la conception rationaliste moderne de Jésus en tant que 

maître éthique, qui menace de balayer le caractère essentiel de la 

religion chrétienne : en effet, il mettait tout le poids de son 

expérience personnelle du Christ dans la balance pour s’y opposer. 

 
« Il y a beaucoup de gens qui n’entrent jamais en contact personnel 

avec le Christ » et « qui ne jouissent jamais de la préciosité indicible de la 

communion et de l’amitié personnelles avec Lui ; ils ne connaissent le 

Christ que par la théologie ou du point de vue de l’histoire ». « Par 

conséquent, ils ne peuvent que le considérer comme un saint homme, un 

maître moral d’une grande éloquence et d’un grand magnétisme, ou peut-

être comme un génie religieux exceptionnel. » « Ils le connaissent comme 

le bon Maître ; ils honorent son beau caractère et sa pureté ; mais ils ne 

peuvent croire en sa divinité. Ils ne peuvent voir en lui le divin 

Rédempteur. Mais à ceux qui le désirent et le demandent, Dieu donnera le 

pouvoir de voir cette vérité. » 

« Le Christ n’est pas venu pour nous enseigner, mais pour nous 

racheter du péché et du châtiment. Par son enseignement seul, il n’aurait 

pas pu racheter les pécheurs ; il a dû donner sa vie. » « Le Christ ne se 

contente pas de parler des dons spirituels, il nous les donne. » « Il n’a pas 

seulement enseigné l’amour ; il a accompli son enseignement en donnant 

sa vie. » « Le Christ ne désire pas tant être un exemple que vivre en nous ; 

il veut être en nous la source d’une vie nouvelle. » « Il n’est pas vrai de dire, 

comme certains le font, que le Christ n’est qu’un grand homme, un 

prophète, qu’il ne peut pas nous aider. Non, il est notre Sauveur qui est 

avec nous jusqu’à la fin du monde. Nous pouvons dire : il sauve les 

pécheurs à la fois de l’intérieur et de l’extérieur, de l’intérieur en nous 

donnant une nouvelle vie, de l’extérieur parce qu’il nous protège et nous 

défend, et enfin nous conduit dans notre demeure céleste. » « Un simple 

grand homme ne pourrait jamais dire : “Je suis avec vous tous les jours, 

jusqu’à la fin du monde.” Seul le Christ pouvait dire cela ; il est descendu 

du ciel ; il n’est pas loin ; il est avec nous. » « Demandez à ceux qui vivent 

avec lui qui est Jésus-Christ. Le Christ vivant a si merveilleusement 

changé la tonalité de leur vie que, même sur terre, ils sont déjà au ciel. » 



159 
 

« La divinité du Christ et la rédemption sont des vérités absolument 

fondamentales. Sans elles, le christianisme n’a plus de message à 

transmettre ; il n’est alors plus qu’un système éthique comme le 

bouddhisme. Vous ne pouvez trouver de meilleur caractère moral que celui 

de Bouddha, mais son âme n’a jamais été satisfaite. » « J’ai étudié 

l’hindouisme ; je crois que si nous ne recevons que l’aspect extérieur du 

Christ et rejetons son être intérieur – sa divinité –, notre christianisme ne 

vaudra pas mieux que l’hindouisme. Vous pouvez l’appeler comme vous 

voulez – rationalisme, nouvelle théologie, nouvelle religion – cela ne sert à 

rien, c’est pire que le paganisme. » 

 

Comme toutes les grandes personnalités chrétiennes, Sundar 

Singh est un fervent défenseur de la divinité du Christ. La manière 

dont il défend cette vérité centrale du christianisme le rapproche 

une fois de plus de Luther. Ce dernier ne saurait trop insister sur 

sa conviction que le Christ est le Dieu sauveur, source du pardon et 

du salut ; il n’est donc pas un simple exemple humain à imiter 

extérieurement. « C’est pourquoi, dit Luther, ceux qui attaquent et 

nient la divinité du Christ perdent tout le christianisme et ne valent 

pas mieux que les Turcs et les païens. » 

Mais les idées « christologiques » de Sundar Singh diffèrent de 

la christologie de Luther dans l’accent qu’il met sur la communion 

avec le Christ par la prière. La parole de l’Écriture ne suffit pas ; la 

Bible seule ne peut conduire personne à la foi en Christ. Gourou 

Nanak a dit : « Les panditas (les érudits) lisent les puranas (les 

écrits sacrés), mais ils ne savent pas comment trouver Dieu dans 

leur propre cœur. » Sundar Singh dit la même chose à propos de 

nombreux chrétiens dans leur relation à la Bible : « Beaucoup de 

chrétiens ne peuvent pas trouver la précieuse présence vivifiante 

du Christ comme une réalité, car le Christ ne vit que dans leur tête 

ou dans leur Bible, et non dans leur cœur. » Seul celui qui reçoit le 

Christ dans son cœur par la prière peut être vraiment convaincu de 

sa divinité. Seul celui qui est entré en contact vivant avec le Christ 

par la prière, qui a fait l’expérience de sa miséricorde et de sa 

puissance, et qui le connaît « personnellement » – lui seul est en 

mesure de croire que ce Sauveur est le même que l’homme qui a 

vécu et souffert autrefois en Palestine. 



160 
 

 
« Tous ceux qui vivent avec lui dans la prière savent qu’il est le Dieu 

incarné qui est venu dans le monde pour sauver les pécheurs. » « Personne 

ne peut comprendre qui est Jésus-Christ, sauf ceux qui vivent avec lui. Ce 

n’est que lorsque nous vivons avec lui dans une véritable communion qu’il 

peut se révéler à nous. » « Il y a une grande différence entre ceux qui savent 

quelque chose sur lui et ceux qui le connaissent personnellement. » « Il est 

inutile de connaître des choses qui ont un rapport avec le Christ ; nous 

devons Le connaître Lui-même. Nous pouvons comprendre ce que les gens 

disent de Lui dans les livres, mais nous ne pouvons apprendre à Le 

connaître personnellement que par la prière. Je savais aussi des choses 

sur Lui, mais cela ne servait à rien. Ce n’est que lorsque j’ai commencé à 

prier qu’Il s’est révélé à moi. » 

Le Christ dit : « Si vous parlez à un homme né aveugle des différentes 

couleurs – rouge, bleu, jaune et leurs variations –, il n’a aucune conception 

de leur splendeur et de leur beauté, et il est tout à fait incapable de les 

apprécier, car il ne fait que les connaître par ouï-dire ; il connaît leurs 

différents noms, certes, mais il ne pourra jamais avoir une idée réelle des 

différentes couleurs tant que ses yeux ne seront pas ouverts. En fait, les 

couleurs sont très éloignées de son expérience. Il en va de même pour les 

yeux de l’esprit. Un homme peut être aussi savant que possible, mais tant 

qu’il n’aura pas reçu la vue spirituelle, il ne pourra pas Me connaître, ni 

voir Ma gloire, ni comprendre que Je suis le Dieu incarné. » 

« Avec nos yeux, nous pouvons voir beaucoup de choses ; nous 

pouvons voir les gouttes de collyre qui servent à soigner nos yeux ; elles 

sont dans un flacon. Mais une fois qu’elles ont été mises dans nos yeux, 

nous ne les voyons plus. Nous sentons qu’elles nous ont fait du bien, mais 

nous ne les voyons plus. Ainsi, une personne peut dire : j’ai un 

médicament dans les yeux et je ne peux pas le voir. Lorsque le Christ était 

en Palestine sous forme humaine, beaucoup de gens Le voyaient ; mais 

aujourd’hui, alors qu’Il vit dans nos cœurs, nous ne pouvons pas Le voir. 

Comme un médicament, Il purifie de toute forme de péché notre faculté 

spirituelle de voir. Bien que nous ne puissions pas Le voir, Il nous rachète ; 

nous le savons, car nous sentons la présence de Dieu dans nos vies. Nous 

ne pouvons pas dire que nous le ressentons avec nos sens physiques ; 

cette conscience n’est ni une émotion, ni une agitation ; quand je parle de 

sentiment, je veux dire que nous prenons conscience de la présence du 

Christ d’une manière réelle et intérieure. » 

 

Ainsi, la foi en la divinité du Christ naît de l’expérience 

immédiate du cœur. Celui qui a appris à se sentir chez lui auprès 



161 
 

du Sauveur éternel dans la prière, celui qui a été autorisé à 

contempler le visage humain et aimant du Christ dans la prière, est 

en mesure d’affirmer ce formidable paradoxe : que le Sauveur-Dieu 

éternel, le Rédempteur de l’âme humaine, est descendu de sa 

demeure infinie dans le domaine fini du temps et de l’espace. Mais 

il ne nous appartient pas de rester sur terre avec le Fils incarné. 

Nous devons monter au ciel. Comme pour le grand Apôtre des 

nations, qui a vu le visage du Seigneur glorifié sur le chemin de 

Damas, les paroles suivantes s’appliquent également à Sundar 

Singh : « Nous avons connu le Christ selon la chair, mais désormais 

nous ne le connaissons plus ainsi... Les choses anciennes ont 

disparu ; voici, toutes choses sont devenues nouvelles. » 

Tout comme la christologie du sadhu est conditionnée par son 

expérience personnelle, il en va de même pour sa conception de la 

Trinité. La conception purement métaphysique de la Trinité, qui 

est devenue l’idée acceptée dans l’Église catholique, ne traite que 

du mystère de la relation au sein de la divinité. Selon la doctrine 

catholique, l’activité extérieure de Dieu est toute une, et les œuvres 

de rédemption et de sanctification ne sont « attribuées » qu’au Fils 

et à l’Esprit. La conception plus ancienne (et, pour mieux dire, 

encore peu développée) de la Trinité est, au contraire, celle de 

« l’économie du salut », qui voit la révélation historique de Dieu 

dans le Fils et l’œuvre de l’Esprit dans l’âme individuelle. Sundar 

Singh, qui ne connaît rien de ces subtilités théologiques, a 

inconsciemment adopté cette dernière conception comme sienne. Il 

habille sa conception de la Trinité d’une belle parabole qui était 

utilisée par Sabellius dans l’Église primitive : 

 
Le Christ lui dit : « Moi, le Père et l’Esprit, nous sommes un, comme la 

chaleur et la lumière sont dans le soleil, bien que la lumière ne soit pas la 

chaleur et que la chaleur ne soit pas la lumière. Les deux sont un, mais 

leur manifestation à l’extérieur du soleil se fait de manière très différente. 

De la même manière, Moi et le Saint-Esprit qui procède du Père, nous 

donnons la lumière et la chaleur au monde. Le feu baptismal de l’Esprit 

brûle toutes les formes de péché et de mal dans le cœur des croyants, et 

les prépare pour le ciel par cette œuvre de purification et de sanctification. 

Je suis la Vraie Lumière : je tire les pécheurs de l’abîme des ténèbres, je 



162 
 

les guide sur le droit chemin et je les conduis vers la félicité du ciel. 

Pourtant, nous ne sommes pas trois, mais un – comme le soleil est un, et 

non trois. » Le sadhu développe encore cette pensée : « Quand je m’assois 

au soleil, je ne profite pas d’abord de la chaleur, puis de la lumière, je 

profite des deux à la fois. Personne ne peut cependant dire que la chaleur 

et la lumière du soleil sont une seule et même chose. Le soleil peut 

réchauffer les hommes et la nature, tandis que ses rayons sont cachés 

derrière les nuages. Par temps froid en hiver, le soleil peut briller 

clairement sans donner de chaleur. La lumière et la chaleur ne sont pas 

la même chose. Mais généralement, lorsque le soleil déverse ses rayons 

sur nous, nous ressentons à la fois la lumière et la chaleur. » 

 

Cette parabole en particulier montre le génie du Sadhu pour 

rendre clairs et vivants les mystères les plus profonds de la foi 

chrétienne. 

 

 

5. LE SALUT  

 

« Le Christ reflète la splendeur de la gloire de Dieu, et c’est à 

son image que Dieu a créé l’homme. Il est le véritable miroir du 

Divin : chez tous les autres hommes, ce reflet est confus et terne. » 

Chez le pécheur, cette ressemblance avec le Créateur éternel est 

défigurée et souillée, mais elle est toujours présente. Même un 

homme dégradé porte en son âme les traces de la noblesse divine. 

Le péché semble détruire cette ressemblance divine, mais en soi, le 

péché n’a pas d’existence. 

 
« Le péché n’a pas d’existence indépendante ; personne ne peut donc 

dire qu’il s’agit de quelque chose qui a été créé. Ce n’est qu’un nom pour 

désigner un état d’esprit ou une disposition. Il n’y a qu’un seul Créateur 

et Il est bon, et un bon Créateur ne peut créer rien de mauvais, car cela 

contredirait Sa propre nature. De plus, il ne peut y avoir d’autre être qui 

ait créé quoi que ce soit en dehors du Créateur. Satan ne peut que nuire 

à ce qui a déjà été créé ; il n’a pas le pouvoir de créer. Le péché, par 

conséquent, ne fait pas partie de la création et n’a pas d’existence 

indépendante. Ce n’est qu’un état d’esprit qui conduit à l’erreur et à la 

destruction. Par exemple, la lumière a une existence réelle, tandis que 

l’obscurité n’est que l’absence de lumière. Le péché ou le mal n’a donc pas 



163 
 

d’existence indépendante ; il n’est que l’absence ou la négation du bien. » 

« Le péché est le nom donné à cet acte de volonté propre qui s’oppose 

délibérément à la volonté de Dieu. » 

 

Il est en effet surprenant de retrouver dans la pensée religieuse 

de ce disciple chrétien indien « naïf » la doctrine néo-platonicienne 

du péché, qui a été acceptée par Origène, Denys l’Aréopagite, 

Augustin, Thomas d’Aquin, Maître Eckhart et Julienne de Norwich. 

Non seulement la terminologie, mais aussi le symbolisme de la 

lumière et des ténèbres appartiennent à cette école de mysticisme 

néo-platonicien qui a été absorbée par le christianisme. 

Dans une autre belle parabole, Sundar Singh tente de montrer 

que le péché n’existe pas en soi ; il s’agit simplement d’une 

interruption de la vie normale de communion avec Dieu. 

 
« Un jour, alors que je voyageais des États-Unis vers l’Australie, il n’y 

avait pas d’informations radio ; une tempête avait tellement perturbé 

l’atmosphère qu’aucun message ne pouvait passer. De la même manière, 

le péché perturbe l’atmosphère spirituelle, de sorte que nous ne pouvons 

pas entendre la voix de Dieu. » 

 

Mais bien que la doctrine du péché du sadhu soit teintée des 

conceptions négatives de la théologie mystique, sa doctrine du salut 

est profondément évangélique. Le problème du péché et de la grâce 

est pour lui le problème central du christianisme. 

 
« Jésus-Christ sauve son peuple de ses péchés : c’est là le cœur même 

du christianisme. Il libère ceux qui croient en lui de leur culpabilité par le 

don du pardon ; et il les libère de la domination du péché en leur 

permettant de le surmonter. » 

 

L’hymne à la louange de la gratia sola, chanté par Augustin et 

repris par Luther, résonne pleinement et clairement dans la 

prédication du sadhu. Le salut est le don et la grâce purs, immérités 

et injustifiés de Dieu. 

 



164 
 

« Je peux témoigner, d’après ma propre expérience, que la paix du 

cœur ne peut jamais être atteinte par nos propres efforts ; au contraire, 

nous devons la recevoir de Jésus-Christ lui-même par la prière. » 

 

Avec une énergie qui rappelle celle de Luther, le sadhu déclare 

à maintes reprises dans ses discours que nous ne pouvons jamais 

atteindre le salut, le pardon, la justification aux yeux de Dieu ou la 

paix véritable par nos propres efforts. Dans sa jeunesse, il a appris 

par une expérience amère que le salut ne peut être atteint même 

par la plus intense activité personnelle. 

 
« Il nous est impossible d’atteindre notre propre salut... Les bons 

enseignements éthiques semblent louables, mais ils ne mènent à rien. Un 

poisson pris dans un filet peut voir à une certaine distance devant lui, il 

peut même bouger un peu, mais il reste prisonnier... S’il essaie de se 

libérer, il réalise d’autant plus douloureusement qu’il est prisonnier. Mes 

études ont élargi mon esprit, mais malgré tout, j’ai découvert que j’étais 

pris dans le filet du péché. Je ne suis pas le seul à ressentir cela : j’ai 

rencontré de nombreux Indiens qui avaient renoncé au monde, qui 

vivaient dans des grottes dans la jungle où ils s’efforçaient de toutes leurs 

forces de trouver le chemin de la liberté spirituelle, mais tous leurs efforts 

étaient vains. Ils ne faisaient que s’empêtrer davantage dans le filet... 

Beaucoup d’entre eux ont toutefois continué à chercher jusqu’à ce qu’ils 

trouvent le Christ... Le Christ a brisé les chaînes du péché, et ils ont été 

libérés. » 

Le Christ dit : « Les feuilles de figuier ne suffisaient pas à couvrir Adam 

et Ève. C’est pourquoi Dieu leur a donné des manteaux de peau. De la 

même manière, les bonnes œuvres ne suffisent pas à sauver les hommes 

de la colère à venir. Rien ne saura les sauver, sauf la robe de ma justice. » 

« Beaucoup de gens, en particulier ceux qui n’ont pas reçu le Sauveur, 

disent : “Faites le bien, et vous serez sauvés.” Mais, pour être tout à fait 

franc, ceux d’entre nous qui ont cherché le salut selon leurs propres 

méthodes et par leurs propres forces doivent avouer qu’ils ont 

complètement échoué dans leur quête. Une personne qui dit “un homme 

peut se sauver lui-même” est comme un homme debout près d’un puits, 

une corde à la main, qui dit à un pauvre malheureux tombé dans le puits : 

“Viens, attrape la corde, et je te sauverai.” Mais l’homme qui est dans le 

puits répond tout naturellement : “Si j’étais capable de sortir tout seul, je 

n’aurais bien sûr pas besoin de corde. Quel idiot tu es de rester là à parler 

ainsi...” Il en va exactement de même pour ceux qui disent que l’on peut 

être sauvé par les bonnes œuvres. Ils ne font aucun progrès, ils ne 



165 
 

reçoivent aucune réponse à leurs prières. Jésus-Christ nous a montré une 

autre voie. Il est descendu sur terre et a tendu la main pour nous sortir de 

notre péché et de notre honte. » 

« Un jour, je rendais visite à un ami. Il m’a montré un morceau de fer 

qui avait la merveilleuse faculté d’attirer le métal vers lui. C’était un 

aimant, et il le déplaçait sur la table, sur laquelle se trouvaient des objets 

en or, en argent et en fer. Lorsque l’aimant s’approchait du fer, il l’attirait 

vers lui, mais il n’avait pas le pouvoir d’attirer l’or ou l’argent, qui étaient 

pourtant bien plus précieux. Cet incident m’a rappelé ces paroles de 

Jésus : “Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les pécheurs.” Celui 

qui se sent juste, qui pense que sa foi lui suffit et qu’il n’a pas besoin de 

Sauveur, sera laissé seul. Jésus-Christ ne peut l’attirer à lui. » 

 

Le salut que l’homme reçoit comme un don gratuit, sans aucun 

effort de sa part, par la miséricorde de Dieu, est le pardon des 

péchés. Mais le pardon des péchés seul (ou le simple fait de passer 

sous silence certaines mauvaises actions) ne peut apporter un salut 

complet, permanent et abondant. Il ne suffit pas de couper les 

différentes pousses de l’arbre du péché ; il faut arracher les racines 

et creuser et renouveler tout le sol autour de l’arbre. Le salut et la 

rédemption sont quelque chose de bien plus large que le pardon des 

péchés ; ils impliquent la destruction radicale du mal, le 

renouvellement de tout l’être, une naissance totalement nouvelle et 

la sainteté. 

 
« Beaucoup de gens disent que le salut est le pardon des péchés, et 

bien sûr, c’est en partie vrai. Mais le salut complet et parfait est la 

libération du péché, et pas seulement le pardon des péchés. Jésus-Christ 

est venu non seulement pour pardonner les péchés, mais aussi pour nous 

libérer du péché. Nous recevons du Christ une nouvelle force vitale qui 

nous libère du péché... Être sauvé par le Christ, c’est recevoir de lui une 

nouvelle vie, devenir une nouvelle créature. » 

« Dans un certain jardin, j’ai vu un jour un buisson épineux qui 

donnait de bons fruits, et j’ai demandé au jardinier qui s’en occupait 

comment cela était possible. Il m’a répondu qu’il avait greffé une bonne 

branche sur le buisson ; celle-ci avait bien poussé et les épines avaient 

progressivement disparu, et maintenant les bonnes branches donnaient 

de bons fruits. Cette anecdote m’aide à comprendre l’œuvre de salut que 

Jésus accomplit en nous. Tout comme la bonne branche greffée sur le 

tronc du buisson épineux apporte une nouvelle vie à l’ensemble du 



166 
 

buisson, le transformant en un arbre bon et fructueux, Christ nous donne 

une nouvelle vie ; il fait couler son sang dans nos cœurs et fait de nous de 

nouvelles créatures, capables de porter le fruit de l’Esprit. Et, en effet, à 

mesure que les épines disparaissent, les fruits augmentent inévitablement 

comme la nouvelle vie qui se forme en nous. Naître de nouveau signifie 

recevoir la puissance vivante du Christ dans son âme, tout comme l’épine 

absorbe la sève de la nouvelle branche et devient un nouvel arbre. Nous 

ne recevons pas simplement sa parole, son enseignement, mais aussi son 

“sang”, c’est-à-dire la puissance qui découle de sa mort sacrificielle ; grâce 

à cette puissance, nous sommes greffés en lui et nous devenons une 

nouvelle création. » 

 

Ainsi, nous voyons que, dans sa pensée de la rédemption, 

Sundar Singh met l’accent sur la sanctification, cette nouvelle vie 

qui jaillit de l’union la plus étroite et la plus intime avec le Christ. 

Sa conception du salut est donc teintée d’idées catholiques plutôt 

qu’évangéliques ; en effet, elle correspond presque mot pour mot à 

la définition du Concile de Trente : 

 
« Justificatio non est sola peccatorum remissio, sed et sanctificatio et 

renovatio interioris hominis per voluntariam susceptionem gratiae et 

donorum, unde homo ex iniusto fit iustus et ex inimico amicus, ut sit 

“heres secundum spent vitae eternae”. » (Sess. 6. c. 7.) 

 

La conception de certains réformateurs de la iustitia forensis, du 

simple fait d’être déclaré innocent, de la justification, qui se produit 

en dehors de l’homme (iustitia extra nos), est totalement absente de 

la conception du sadhu. Pour lui, la grâce de la justification (gratia 

iustificans) est identique à la grâce sanctifiante (gratia 

sanctificans) et, conformément à la théologie scolastique, cette 

grâce est une grâce infuse (gratia infusa) qui opère un changement 

qualitatif dans l’âme. 

Si la conception de la justification de Sundar Singh s’oppose 

plutôt à celle de certains réformateurs, il parle de la relation entre 

la foi et les bonnes œuvres exactement de la même manière que 

Luther. Ce n’est que lorsque l’homme est entré en communion avec 

le Christ par la foi, et qu’il a ainsi trouvé la paix, la joie et le salut, 

qu’il est capable d’accomplir des œuvres d’amour et de justice. Ce 



167 
 

n’est qu’après qu’un cœur pécheur soit devenu bon grâce au miracle 

de la rédemption de Dieu que quiconque peut vraiment accomplir 

de bonnes œuvres. Tant que le cœur n’est pas purifié et renouvelé, 

toutes les prétendues « bonnes œuvres » sont inutiles et futiles. 

Comme Luther, le sadhu aime utiliser la parabole du bon et du 

mauvais arbre pour montrer que la vraie foi « agit par l’amour ». 

 
« Un mauvais arbre ne peut produire de bons fruits, car sa nature est 

mauvaise. Le mauvais arbre ne peut produire de bons fruits que lorsqu’il 

a été greffé sur un bon arbre ; alors, sa disposition naturelle est modifiée 

et améliorée par l’afflux de sève provenant du bon arbre. De même, le 

pécheur ne peut rien faire de bon, car sa disposition intérieure n’est pas 

bonne. Il ne peut le faire que lorsque sa disposition a été modifiée, et cela 

ne peut se produire que lorsqu’il a été greffé au Christ par la foi. Lorsque, 

par une foi vivante, il est est greffé au Christ, il devient une nouvelle 

créature qui peut et doit mener une nouvelle vie. » 

 

Le renouveau du cœur par la grâce rédemptrice de Dieu est le 

fondement de toute activité éthique. Le sadhu voit dans ce fait la 

différence décisive entre l’éthique chrétienne et l’éthique naturelle, 

voire entre la foi chrétienne et toutes les autres religions non 

chrétiennes. 

 
Le Christ dit : « Les maîtres de morale du monde disent : “Faites le bien 

et vous serez bons.” Mais moi, je dis : “Devenez d’abord bons vous-mêmes. 

Les bonnes œuvres viennent d’elles-mêmes lorsque le cœur a été renouvelé 

et est bon.” » 

« Alors, toutes les religions ne sont-elles pas semblables en ce qu’elles 

prêchent la bonté ? Certainement, et pourtant il y a une grande différence. 

Les religions non chrétiennes disent : “Fais autant de bonnes actions que 

tu peux, et tu finiras par être bon toi-même.” Mais le christianisme 

enseigne exactement le contraire : “Deviens bon toi-même, alors tu seras 

capable de faire le bien ; car la bonté découle naturellement d’un cœur 

bon.” Le cœur doit d’abord être changé. » 

 

Les paroles de Sundar Singh ressemblent à des citations de 

Luther. Bien qu’il n’ait jamais lu les écrits du réformateur allemand 

et qu’il n’ait entendu parler de lui que de manière indirecte, dans 



168 
 

les institutions missionnaires protestantes en Inde, ses opinions sur 

ce point sont presque identiques à celles de Luther. 

 
« Les Écritures enseignent qu’aucun homme ne peut faire le bien tant 

qu’il n’est pas lui-même bon ; ce ne sont pas les bonnes œuvres qui le 

rendent bon, mais les œuvres deviennent bonnes parce qu’il les accomplit. 

Cependant, il devient bon progressivement grâce à la purification de la 

nouvelle naissance. C’est ce que Christ veut dire dans Matthieu 7:18 : “Un 

arbre mauvais ne peut porter de bons fruits, et un arbre bon ne peut porter 

de mauvais fruits.” L’arbre portera des fruits selon sa nature. » « Tout 

comme l’arbre porte naturellement des fruits, les bonnes œuvres découlent 

naturellement de la foi, et tout comme il n’est pas nécessaire d’ordonner à 

l’arbre de porter des fruits, le croyant n’a pas besoin d’ordre ni 

d’exhortation pour le pousser à faire le bien ; il le fait de son propre chef, 

librement et sans contrainte. » « Le Christ ne parle pas de faire et de ne 

pas faire, mais d’être et de devenir ; non pas de faire de bonnes œuvres, 

mais d’être renouvelé, avant tout... » 

 

Une fois qu’un homme a été transformé intérieurement par la 

grâce de Dieu, il devient véritablement créatif, et toute son activité 

extérieure est merveilleusement fructueuse. Mais l’humanité n’est 

pas seulement appelée à devenir une nouvelle création, elle est 

destinée à quelque chose d’encore plus élevé : être conformée à 

l’image du Christ, qui est « l’image expresse » de Dieu. « Le 

véritable but de l’Incarnation de l’Amour divin est d’élever 

l’humanité à sa perfection. » Ainsi, la doctrine du salut du sadhu 

s’élève aux sommets de l’idée mystique de la déification – une 

« déification » qui évite toutefois les écueils dangereux du 

panthéisme. L’idée athanasienne selon laquelle Dieu s’est fait 

homme afin de déifier l’humanité trouve un écho chez Sundar 

Singh. 

Dans son enseignement, nous trouvons également des liens avec 

celui d’Origène et d’Augustin, qui suggèrent que le chrétien ne se 

contente pas de « croire en Christ », mais qu’il devient lui-même 

« un Christ » ; la formule luthérienne est également étroitement 

liée à cette idée : « Croire en Christ implique de revêtir le Christ, de 

ne faire qu’un avec lui. » Ici encore, Sundar Singh illustre ses idées 

par quelques paraboles suggestives. 



169 
 

« En Orient, il existe certains insectes dont la couleur et la forme 

ressemblent étroitement à celles des arbres dans lesquels ils vivent. Ou, 

ce qui revient au même : il existe certains arbres qui exercent une telle 

influence sur les insectes qui y vivent que ces derniers deviennent comme 

eux, c’est-à-dire qu’ils ressemblent exactement à différentes parties d’un 

arbre, telles que l’écorce, le pétiole ou la feuille elle-même. L’arbre est le 

monde dans lequel vit l’insecte, et son influence est si forte que, dans une 

certaine mesure, la petite créature devient presque exactement comme lui. 

Ainsi, nous devenons progressivement comme le Christ, en vivant en Lui 

et avec Lui, grâce à la puissance de Sa vie qui agit en nous. Dans la foi et 

dans la vie, dans nos pensées et dans notre esprit, dans notre 

tempérament et dans notre comportement, nous devons progressivement 

grandir à Son image. » 

« L’ours polaire vit dans la neige et il est de la même couleur que la 

neige. La peau du tigre royal du Bengale ressemble aux roseaux et aux 

herbes de la forêt primitive. Ainsi, ceux qui vivent en communion 

spirituelle avec Dieu, comme les saints et les anges, ont part à la nature 

du Christ et sont transformés à son image. » 

« Dans certains pays, le climat influence l’apparence physique des 

habitants. Si l’atmosphère physique a une influence aussi marquée sur 

l’aspect extérieur des êtres humains, l’atmosphère spirituelle doit 

influencer encore plus fortement l’âme et son caractère. Si nous vivons 

continuellement avec le Seigneur dans la prière, son image se formera de 

plus en plus en nous. » « Alors nous serons conformés à l’image divine, et 

dans une gloire éternelle. » 

« Si le Christ vit en nous, toute notre vie deviendra semblable à celle 

du Christ. Le sel dissous dans l’eau peut disparaître, mais il ne cesse pas 

d’exister. Nous savons qu’il est là lorsque nous goûtons l’eau. De même, le 

Christ qui habite en nous, bien qu’il soit invisible, deviendra visible aux 

autres grâce à l’amour qu’il partage avec nous. » 

 

L’enseignement du sadhu est imprégné de l’idée mystique 

exprimée par le mot « déiforme » ; mais les figures de style qu’il 

emploie montrent très clairement qu’il rejette toute suggestion de 

fusion de la personnalité avec Dieu, ou d’identification réelle avec 

Dieu. Les insectes ne sont pas l’arbre, bien qu’ils lui ressemblent 

beaucoup par leur couleur ; l’ours polaire reste un ours bien qu’il ait 

la couleur de la neige. Ainsi, l’homme qui est semblable à Dieu reste 

un être humain, même si son visage est semblable à celui du Christ 

et si sa vie et ses œuvres révèlent quelque chose de la gloire et de 



170 
 

l’amour divins. La ressemblance divine qu’il porte en lui découle de 

sa vie d’humble communion personnelle avec Dieu par la foi et la 

prière. L’enseignement du sadhu sur la déification reste 

strictement dans les limites de la piété évangélique. 

 

 

6. LES MIRACLES  

 

Sundar Singh évolue dans un monde de miracles. Ses discours 

publics contiennent des récits surnaturels tirés de sa propre vie 

ainsi que de celle d’autres saints. Pour lui, ces miracles sont des 

signes incontestables de la puissance, de l’amour et de la grâce de 

Dieu, et il estime qu’ils devraient renforcer la foi des autres. Par 

exemple, un jour, alors qu’il était assis au fond de la jungle, sur les 

rives d’une rivière rapide, il s’était perdu et ne savait pas quoi faire ; 

soudain, un inconnu apparut et traversa la rivière à la nage avec 

lui sur le dos ; l’instant d’après, son aide avait disparu. Une autre 

fois, il passait la nuit à la belle étoile, frissonnant et affamé, quand 

deux hommes étranges lui apportèrent de la nourriture, et juste au 

moment où il allait les remercier, ils disparurent. Une autre fois, 

des hommes armés se jetèrent sur lui avec des bâtons ; il se mit à 

prier, et lorsqu’il ouvrit les yeux, il était seul. Le lendemain matin, 

ses agresseurs revinrent et l’interrogèrent sur les « hommes en 

vêtements brillants » qui l’accompagnaient ; alors il comprit que les 

anges de Dieu l’entouraient. Une nuit, il dormait dans une maison 

en ruine ; lorsqu’il se réveilla, il vit avec horreur qu’un grand 

serpent était couché sous son bras ; il s’enfuit, terrifié, puis revint 

et secoua le reptile venimeux de sa couverture. Une autre fois, il 

dormait dans une grotte ; lorsqu’il se réveilla, il vit un grand 

léopard debout près de lui. Selon son propre récit, aucune bête 

sauvage ne lui a jamais fait de mal. 

Une fois, alors qu’il se trouvait au Tibet, il fut enchaîné à un 

arbre dans une forêt pendant toute une nuit glaciale ; il resta là, 

affamé et frissonnant, et lorsque le jour se leva et qu’il reprit 

pleinement conscience, il trouva des fruits à ses côtés et ses chaînes 



171 
 

tombées au sol. Une autre fois, il resta assis pendant trois jours 

dans un puits rempli de cadavres, et voilà qu’un inconnu le sortit 

de là, toucha son bras blessé, le guérit, puis disparut. La clé du 

couvercle du puits fut retrouvée accrochée à la ceinture du juge 

cruel. Une fois, il passa devant un homme qui faisait semblant 

d’être mort tandis que son ami trompeur suppliait le sadhu de lui 

donner de l’argent pour l’enterrement de son ami. Mais lorsque le 

mendiant menteur revint vers son compagnon, il le trouva 

réellement mort ; il se précipita vers le sadhu, implora son pardon 

et se convertit au Christ 45. 

Les expériences merveilleuses d’autres personnes servent 

également au sadhu de preuves de la puissance et de la providence 

de Dieu. Par exemple, un chrétien tibétain fut jeté dans un précipice 

et retrouvé vivant. Un homme inconnu vint vers lui et lui donna à 

boire de sa propre main. Le martyr chrétien vit les blessures aux 

mains de l’étranger et comprit qu’il s’agissait de son Sauveur. Il 

tomba à ses pieds en s’écriant : « Mon Seigneur et mon Dieu ! » Un 

jour, un lépreux chrétien dont le doigt était desséché rencontra un 

étranger qui versa de l’eau sur ses mains. Et soudain, le lépreux 

reconnut son Sauveur et s’écria : « Mon Seigneur et mon Dieu ! Je 

veux t’adorer ! » Mais Il avait déjà disparu de sa vue. À un ermite 

tibétain, chercheur de vérité, qui était sur le point de se suicider 

par pur désespoir, apparut un Être merveilleux, vêtu de lumière, 

dont les mains et les pieds étaient marqués de cicatrices, et Il lui 

dit : « Si tu me cherches de tout ton cœur, tu me trouveras 

certainement » ; et l’âme de l’ermite fut remplie d’une paix 

merveilleuse, bien qu’il ne connût pas le nom de l’Étranger. Plus 

tard, l’ermite apprit de Sundar Singh que l’inconnu était le Christ. 

Un autre ermite tibétain, qui cherchait sans relâche la vérité, fut 

conduit par un inconnu sur une centaine de kilomètres jusqu’à un 

chrétien, par qui il fut converti et baptisé. Et lorsque l’inconnu 

disparut soudainement, le maître et le converti comprirent tous 

deux qu’il était un ange venu du ciel. 

Pour prouver le merveilleux pouvoir de la foi, le sadhu tire de 

nombreuses illustrations des souffrances héroïques des martyrs 



172 
 

chrétiens. Il raconte l’histoire d’une jeune fille népalaise qui, par 

amour pour Jésus, avait refusé un prétendant : une plaque de fer 

chauffée au rouge lui fut posée sur le corps ; elle endura ce supplice 

dans une paix parfaite. Son père remarqua son visage radieux et lui 

demanda d’où lui venait cette joie ; elle répondit : « De Jésus. » Mais 

avant qu’il ait pu la libérer de l’instrument de torture, elle était déjà 

partie pour le pays de la joie éternelle. Il y avait autrefois un 

évangéliste tibétain qui fut fouetté par certains de ses adversaires ; 

puis ses bourreaux frottèrent du sel sur ses blessures sanglantes. 

Mais son visage rayonnait de paix et de joie, et ressemblait à celui 

d’un ange. Et les gens se mirent à penser : « Cette joie n’est pas de 

ce monde ; tout ce qu’il dit sur le fait de suivre le Christ et d’avoir 

le Christ dans son cœur doit être vrai. » 

Un autre confesseur tibétain eut des clous incandescents 

enfoncés dans le corps, mais il s’écria : « Je me réjouis de souffrir 

pour mon Rédempteur. » Et lorsque le lama dit : « C’est un esprit 

maléfique qui s’est emparé de lui », les gens répondirent : « Cela ne 

peut être ; un esprit maléfique ne peut donner une telle joie à 

quiconque ; ce doit être un esprit bon et saint. » 

Un prédicateur de l’Évangile a été suspendu par les pieds à un 

arbre, et il a dit à ses bourreaux : « Vous ne pouvez pas comprendre 

à quel point je me sens heureux d’avoir l’honneur de souffrir ainsi. 

Ce monde est sens dessus dessous, et toute votre vie est à l’envers, 

et c’est pourquoi vous m’avez suspendu ainsi. Mais en réalité, ma 

tête n’est pas penchée vers le bas ; mon esprit est au ciel. » Après 

trois heures de torture, il fut libéré et survécut. Kartar Singh, le 

courageux héraut de l’Évangile au Tibet, fut un jour cousu dans une 

peau de yack humide et laissé au soleil pendant trois jours. Il était 

cependant joyeux tout le temps et criait à ses persécuteurs : « Je 

remercie Dieu pour ce grand privilège de souffrir pour Lui ; les 

hommes m’ont abandonné, mais pas mon Sauveur ; Il est avec moi, 

en effet, Il est en moi. » Une autre histoire qu’il raconte est celle de 

quarante chrétiens arméniens qui se tenaient nus par une froide 

nuit d’hiver près d’un feu de camp turc. L’un après l’autre, alors 

qu’ils confessaient leur foi en Christ, ils étaient jetés dans l’eau 



173 
 

glacée et se noyaient. Et au-dessus de la tête de chaque martyr, 

Christ apparaissait avec une couronne. Mais la quarantième 

couronne disparut : le quarantième chrétien renia Christ et 

retourna près du feu. Lorsque l’officier turc vit cela, il confessa qu’il 

aimait Christ et subit le même sort ; la couronne brilla également 

au-dessus de sa tête, mais l’apostat devint fou furieux. 

Tout lecteur occidental, s’il a un esprit critique, secouera la tête 

devant ces récits de miracles et sourira gentiment devant « l’amour 

sentimental du merveilleux » dont fait preuve ce croyant indien. 

Même Sundar Singh dit : « Nous avons du mal à croire aux 

miracles ; c’est dans la nature humaine. » Les théologiens modernes 

occidentaux ont été rebutés par « l’amour du miracle » du sadhu, et 

certains d’entre eux l’ont attaqué sur ce point. Leur critique à 

l’égard de Sundar Singh est la réaction naturelle du rationalisme 

critique moderne face à l’atmosphère de miracle dans laquelle vit 

ce disciple chrétien indien. Ce type de critique n’est pas entièrement 

dénué de valeur ; il est vrai que les récits miraculeux du sadhu ne 

sont ni « aussi spirituels ni aussi beaux » que ceux des Fioretti de 

saint François d’Assise. À première vue, ils donnent une impression 

de maladresse et de raideur particulières. L’historien critique attire 

toutefois l’attention sur la curieuse similitude du motif du miracle. 

Il n’y a en réalité que deux types de miracles qui apparaissent sous 

des formes légèrement variées dans les différentes histoires. Dans 

la plupart des incidents, des figures surnaturelles apparaissent et 

disparaissent avec une soudaineté surprenante. Les récits de 

martyrs racontés par le sadhu sont eux aussi presque tous du même 

type : au milieu de terribles souffrances, les martyrs sont remplis 

d’une joie surnaturelle qui convainc les spectateurs de la vérité de 

leur foi. 

Il est très curieux de noter les différents doublets qui 

apparaissent dans les récits de miracles du sadhu. La découverte 

de la seule clé possible dans la ceinture du juge se produit dans deux 

récits différents : dans un cas, les chaînes qui l’attachaient à l’arbre 

étaient fermées par cette clé mystérieuse ; dans l’autre, la clé 

appartenait au couvercle en fer du puits et à la porte en fer de 



174 
 

l’enceinte autour du puits. Dans deux situations très éloignées l’une 

de l’autre, tant en termes de lieu que de temps – en Inde du Nord, 

la nuit après que Sundar Singh eut été chassé de la maison de son 

père, lorsqu’il se réfugia sous un arbre, et au Tibet, lorsqu’il fut 

attaché à un arbre pendant une nuit froide –, à chaque fois, le 

Tentateur lui fit voir la maison confortable de son père, et à chaque 

fois, lorsqu’il commença à prier, le Christ remplit son cœur d’une 

paix merveilleuse. 

Nous ne pouvons toutefois nous empêcher de remarquer un fait 

curieux : les convertis et les martyrs dont parle Sundar Singh 

révèlent exactement le même type d’expérience que le sadhu ; ils 

pensent, ressentent et parlent exactement comme lui. Un 

évangéliste chrétien du Baloutchistan, qui a subi le martyre du 

Christ, avait un jour brûlé une Bible, tout comme Sundar Singh 

l’avait fait dans sa jeunesse. La conversion de l’ermite tibétain est 

tout à fait parallèle à celle du sadhu : on y retrouve la même 

résolution de se suicider, le même type de prière, la même lumière 

surnaturelle – tous ces éléments de l’histoire de sa propre 

conversion réapparaissent ici. De la même manière, la conversion 

du Maharishi de Kailas n’est que le reflet de l’histoire de la 

conversion du sadhu. Les mêmes paroles de la Bible (« Venez à moi, 

vous tous qui êtes fatigués et chargés... Dieu a tant aimé le 

monde... ») ont conduit ce saint homme de l’Himalaya vers le Christ, 

tout comme elles ont conduit le sadhu. Un terrible voleur qui s’était 

converti au Christ a raconté l’histoire de sa conversion avec les 

mêmes mots que ceux que nous entendons constamment de la 

bouche du sadhu : « J’ai vécu le plus grand miracle dans mon cœur, 

et voici lequel : pécheur que je suis, je suis pourtant autorisé à 

recevoir le paradis sur cette terre. » 

Un homme de Dieu tibétain, lapidé par une foule à cause de sa 

foi chrétienne, a raconté cette expérience au sadhu avec des mots 

qui ressemblent exactement à la façon dont le sadhu raconte ses 

récits : « Dans cette situation terrible, a-t-il dit, j’étais rempli d’une 

paix merveilleuse ; cela m’a semblé être le plus grand miracle du 

monde. » Kartar Singh, qui a été cousu dans la peau de yack 



175 
 

pendant trois jours et trois nuits (tout comme le sadhu est resté 

assis pendant trois jours et trois nuits dans le puits rempli de 

cadavres), exprime son bonheur à ses persécuteurs exactement 

dans les mêmes termes que le sadhu : « Dans cette torture, j’ai 

l’impression d’être au paradis. » 

Lorsqu’un ascète bouddhiste du Tibet, converti au 

christianisme, fut lapidé, les pierres lui apparurent comme de 

belles fleurs, tout comme pour le Sundar Singh dans des 

circonstances similaires. Et alors qu’un des spectateurs s’écriait : 

« C’est un fou ! », un autre déclara : « Si la folie peut apporter une 

telle paix, je choisirais d’être fou. » Daud Khan, au Baloutchistan, a 

dit la même chose lorsqu’il a vu le bras d’un prédicateur chrétien 

être coupé. Le sadhu raconte exactement les mêmes histoires à 

propos de sa propre vie. À Ilom, lorsqu’un spectateur qui assistait à 

son supplice s’est écrié : « C’est un fou ! », un homme qui venait de 

déchirer un passage de l’Évangile que le sadhu lui avait donné a 

dit : « Si un fou possède une telle paix, je serais volontiers moi aussi 

un fou ! » 

Enfin, divers parallèles tirés du Nouveau Testament et de la 

littérature légendaire du christianisme et du bouddhisme montrent 

que bon nombre des idées principales des récits miraculeux du 

sadhu ne sont en aucun cas nouvelles ou originales. L’histoire de 

Sundar Singh sur les pierres qui lui semblaient, ainsi qu’à un 

martyr tibétain, « comme de belles fleurs », alors qu’il s’agissait « de 

pierres tout à fait ordinaires » – « Mais Sa présence les avait 

tellement transformées que j’avais l’impression d’être au paradis » 

– nous rappelle la légende bouddhiste de Lalita Vistava, dans 

laquelle les projectiles lancés par Mara ne firent que balayer la tête 

de Gautama et « par la puissance de son amour sublime, furent 

transformés en guirlandes de fleurs ». La merveilleuse libération de 

Sundar des chaînes de fer dans la forêt ressemble à la délivrance de 

Pierre, dont les chaînes tombèrent d’elles-mêmes (selon le récit des 

Actes des Apôtres). Si le sadhu, comme le Maharishi de Kailas, n’a 

jamais subi aucun dommage des attaques des bêtes sauvages, il est 

comme les premiers Pères chrétiens du désert, qui vivaient sans 



176 
 

crainte parmi les bêtes sauvages, et comme Bouddha et ses 

disciples, qui apprivoisaient les animaux les plus sauvages par leur 

amour universel. Les paroles d’un bodhisattva pourraient aussi 

s’appliquer facilement à un sadhu chrétien : 

 
« Errant dans les montagnes, j’ai attiré les lions et les tigres par le 

pouvoir de mon amitié. Entouré de lions et de tigres, de panthères, d’ours 

et de buffles, d’antilopes, de cerfs et d’ours sauvages, j’ai ainsi vécu dans 

la forêt. Aucune créature n’a peur de moi, et je n’en crains aucune en 

retour. » 

 

L’histoire de l’homme fourbe qui a feint d’être mort puis est 

réellement décédé est une variante d’une légende de l’Église 

orientale racontée pour la première fois par Théodoret à propos de 

saint Jacques de Nisibe, avec certainement l’ajout que le pouvoir 

extraordinaire du saint dans la prière a causé à la fois la mort et la 

résurrection de l’homme en question. La même histoire est 

également attribuée à saint Grégoire Thaumaturge et à saint 

Épiphane, mais sans la résurrection. L’histoire de Sundar sur le 

martyre de Kartar Singh ressemble remarquablement au martyre 

de saint Chrysanthus qui, selon le récit du bréviaire romain, fut 

cousu dans la peau d’un bœuf puis exposé au soleil brûlant. 

L’histoire des quarante martyrs arméniens que Sundar Singh a 

entendue d’un Arménien, et qu’il a supposée être une manifestation 

de la persécution la plus récente des chrétiens en Turquie, est en 

réalité l’ancienne légende chrétienne des Quarante Martyrs de 

Sébaste, qui seraient morts dans cette ville arménienne vers l’an 

320. Cette légende figure dans le bréviaire romain (fête des 

quarante martyrs : 10 mars) et a simplement été transférée, 

légèrement modifiée, du IVe siècle à nos jours. 

Outre ces parallèles historiques, il faut tenir compte, dans tous 

ces récits miraculeux, de la mentalité des Indiens, et en particulier 

des ascètes indiens. L’un des plus éminents spécialistes de l’histoire 

de la littérature indienne affirme sans ambages : « Les Indiens 

n’ont jamais fait de distinction entre la saga, la légende et 

l’histoire. » Cela s’applique particulièrement aux ascètes, qui 



177 
 

passent des jours entiers seuls dans les magnifiques montagnes de 

l’Himalaya et se consacrent exclusivement à la contemplation de la 

nature, à la concentration intérieure et à l’extase surnaturelle. 

Dans leur expérience, la vision intérieure se développe à tel point 

que la différence habituelle entre la vérité subjective et la vérité 

objective disparaît complètement. 

Tout cela suggère que certaines des histoires miraculeuses du 

Sadhu ne doivent pas être considérées comme des faits historiques, 

mais comme des légendes ; elles ont sans doute un fondement 

solide, mais, sous la forme dans laquelle elles sont racontées, elles 

ont été élaborées par une imagination créative et fantastique. 

Même les érudits qui admettent la possibilité du miraculeux ne 

peuvent refuser d’envisager une telle suggestion. La critique 

historique est, bien sûr, indépendante de l’aspect religieux et 

philosophique de la question du miracle. Ceux qui connaissent bien 

les problèmes des miracles bibliques et hagiographiques trouvent, 

à leur grande surprise, dans les anecdotes que le sadhu raconte 

sans cesse, certains principes clairs qui montrent comment se 

forment les légendes : répétition du même motif, doublets et 

variantes. Il est frappant et significatif que nous puissions ainsi 

confirmer ces principes de formation des légendes chez des 

personnes appartenant à notre propre siècle, car les récits du sadhu 

traitent exclusivement de ses propres expériences et de celles de ses 

contemporains. Nous voyons donc que les légendes ne naissent pas 

nécessairement après la mort d’un saint, dans le cercle restreint de 

ses disciples, mais pendant sa propre vie, et peut-être même dans 

son propre esprit. 

D’autre part, nous ne devons pas oublier que les légendes 

miraculeuses ne sont jamais entièrement le produit d’une 

imagination purement créatrice, mais qu’elles sont fondées sur des 

évènements merveilleux qui se sont réellement produits. Si les 

miracles étaient impossibles, au sens large du terme, et s’ils ne 

s’étaient jamais réellement produits, les hommes religieux ne les 

auraient jamais inventés. Pour le critique historique, il y a 

cependant une difficulté : dans certains cas, qu’il s’agisse des 



178 
 

miracles de la Bible, de la vie des saints ou des récits actuels, il n’est 

presque jamais possible d’établir la réalité des faits ; en fin de 

compte, il faut toujours se contenter d’un non liquet. C’est 

exactement ce qui s’est passé dans le cas de Sundar Singh. Ses 

récits merveilleux ont fait l’objet d’enquêtes ; dans la plupart des 

cas, rien n’a été prouvé, ni pour ni contre leur historicité. Quoi qu’il 

en soit, nous devons nous garder de trop interpréter la vie 

spirituelle du sadhu à la lumière de la légende. Certaines de ses 

histoires, que les auditeurs occidentaux ont accueillies avec le plus 

grand scepticisme, ont été confirmées de manière concluante par 

des témoins oculaires, après une enquête minutieuse. 

De nombreux guérisons miraculeuses qui auraient eu lieu ont 

été confirmées par des témoins fiables. Le plus frappant de ces cas 

est attesté par un marchand cinghalais, K. R. Wilson, à Colombo. Il 

y avait à l’hôpital un garçon qui était si malade que les médecins 

prédisaient une guérison très longue et lente, si tant est qu’une 

guérison était possible, ce dont ils doutaient. Le sadhu pria pour lui 

et lui imposa les mains, et deux jours plus tard, le jeune garçon 

quitta l’hôpital parfaitement rétabli. Peu après, il put assister à 

l’une des réunions où le sadhu prenait la parole. Une autre guérison 

remarquable est rapportée par un missionnaire presbytérien près 

de Shillong 46. Après l’un des discours du sadhu, un homme sourd 

s’est frayé un chemin à travers la foule et a réussi à toucher la 

manche de Sundar. Il a été guéri instantanément. Des incidents 

frappants comme ceux-ci nous mettent en garde contre le jugement 

trop hâtif selon lequel une grande partie du récit du sadhu est 

purement légendaire. 

Si le facteur matériel externe dans la plupart des miracles 

rapportés restera toujours une question ouverte, il n’est pas difficile 

de comprendre la mentalité d’un homme qui croit aux miracles et 

qui raconte ces évènements avec une foi implicite. Une personne qui 

croit aux miracles ne vit pas dans ce monde visible des apparences, 

mais dans ce royaume invisible qui est au-delà du monde des sens ; 

comme le Sadhu le répète sans cesse, il vit au paradis alors qu’il est 

encore sur terre. Par conséquent, il regarde ce monde extérieur avec 



179 
 

des yeux tout à fait différents de ceux de l’homme qui est 

entièrement immergé dans le monde des évènements extérieurs et 

qui est aveugle aux secrets du monde surnaturel. Là où l’œil de 

l’homme « profane » ne voit que l’aspect extérieur, l’homme 

spirituel, dont la vision a été intensifiée par une communion priante 

avec Dieu, voit les effets merveilleux des pouvoirs éternels. Le 

monde des sens devient transparent, et la réalité de l’autre monde 

invisible et spirituel transparaît. Le contact vivant avec le monde 

supérieur par la foi et la prière amène l’homme spirituel à adopter 

une attitude envers les évènements extérieurs qui est totalement 

différente de celle de la recherche scientifique rationaliste ou du 

matérialisme ordinaire. Sundar Singh parle ainsi du rationalisme 

et du matérialisme actuels : 

 
« Les jours des miracles ne sont pas révolus, mais les jours de la foi 

sont passés. » « Les gens d’aujourd’hui ne croient pas aux miracles et ne 

les comprennent pas. Ils passent leur temps à étudier ou à faire des 

affaires, mais ils ne consacrent aucun temps à prier leur Sauveur. Nous 

ne ferons l’expérience de choses merveilleuses que lorsque nous passerons 

plus de temps à prier. » 

 

Par ces mots, le sadhu a touché le cœur du problème. Pour 

l’homme de prière, le monde extérieur a un aspect différent de celui 

qu’il a pour l’homme intellectuel ou pour l’homme qui consacre 

toute son attention aux affaires ou aux plaisirs. Il voit plus loin que 

l’homme qui dépend entièrement de la raison ; plus loin aussi que 

l’ordre rigide des lois naturelles. 

 
« Les miracles ne sont pas en opposition avec les lois naturelles. Il 

existe dans la nature des lois supérieures dont nous ne savons 

généralement rien. Les miracles sont liés à ces lois supérieures. Grâce à la 

prière, nous apprenons progressivement à les comprendre. » 

Le Christ dit : « La prière rend possibles des choses que les hommes 

considéreraient autrement comme impossibles. Les scientifiques ne 

réalisent pas que Celui qui a donné une forme ordonnée à toutes les choses 

créées ne peut être emprisonné dans les limites de Ses propres lois. Les 

voies du grand législateur sont insondables, car Sa volonté et Son dessein 

éternels sont le bonheur et la bénédiction de toutes Ses créatures. La 



180 
 

raison de l’homme naturel ne peut saisir cela, car les choses spirituelles 

doivent être discernées spirituellement. » 

« Dans les régions très froides, il est courant de voir des ponts d’eau. 

En effet, comme la surface de l’eau est gelée, la rivière coule librement en 

dessous et les gens peuvent marcher confortablement et en toute sécurité 

sur le pont de glace. Mais si vous disiez à des personnes vivant dans la 

chaleur d’un climat tropical que vous connaissez un pont fait d’eau qui 

enjambe une rivière, elles vous répondraient que cela est tout à fait 

impossible et contraire à toutes les lois de la nature. La même grande 

différence existe entre ceux qui sont nés de nouveau, qui maintiennent 

leur vie spirituelle par la prière, et ceux qui mènent une vie mondaine, qui 

n’accordent de valeur qu’aux choses matérielles et ne comprennent 

absolument rien à la vie spirituelle. » 

 

La croyance aux miracles est enracinée dans les profondeurs de 

l’âme, dans sa communion avec Dieu dans la prière ; elle jaillit de 

cette source et y retourne sans cesse. Puisque l’élément décisif dans 

cette affaire réside dans la communion intérieure avec Dieu et non 

dans un fait extérieur précis, le miracle devient en dernier ressort 

quelque chose de très grand et de très spirituel. Contrairement à 

ces merveilleuses expériences intérieures qui viennent au croyant 

dans la prière : la paix, la joie, « le paradis sur terre », tous les 

miracles extérieurs, même les guidances et les délivrances les plus 

inexplicables, doivent être relégués à un niveau inférieur. Avec une 

énergie remarquable, le sadhu ne se lasse jamais de déclarer que le 

miraculeux ne doit pas être recherché dans les signes et les prodiges 

extérieurs, mais dans la rédemption de l’âme. « Les miracles ne sont 

pas donnés pour satisfaire notre curiosité, mais pour sauver nos 

âmes. » 

 
Parlant de sa délivrance du puits, il dit : « C’était peut-être un ange 

venu du ciel, ou peut-être Jésus lui-même qui m’a sorti du puits. Quoi 

qu’il en soit, c’était un grand miracle. Mais le plus grand miracle de tous 

était que Jésus a rempli mon cœur de sa paix au milieu de cette terrible 

souffrance. » À propos de sa libération de l’arbre auquel il était attaché 

dans la forêt, il dit : « Le plus merveilleux dans toute cette expérience 

n’était pas le fait que j’avais été libéré, mais que j’avais pu ressentir cette 

paix merveilleuse au milieu de ces terribles souffrances... Tout le monde 



181 
 

ne peut pas aller au Tibet et être attaché à un arbre, mais tout le monde 

peut connaître la paix et la joie que j’ai trouvées en Christ. » 

« J’ai souvent rencontré des gens qui voulaient que je leur parle 

d’évènements miraculeux. Ils avaient tellement entendu parler de ce genre 

de choses qu’ils voulaient que je leur raconte des histoires. Mais le plus 

grand miracle de tous est le fait que Jésus-Christ a changé toute ma 

nature et qu’il m’a sauvé de mes péchés. » « Qu’un pécheur qui était mort 

dans ses transgressions et ses péchés renaisse en Christ, c’est le plus 

grand miracle au monde. » « Le plus grand, je dirais même le seul miracle 

qui puisse nous arriver, c’est la paix du Christ. Qu’une âme humaine 

pauvre, agitée, impure et pécheresse puisse recevoir le pardon de Dieu et 

goûter à la paix du Christ, cela transcende toute raison humaine, c’est le 

miracle des miracles. Si un homme a déjà fait l’expérience de ce miracle, 

il ne s’émerveille plus des autres soi-disant miracles. » « Le plus grand 

miracle de tous est la nouvelle naissance ; si quelqu’un en a fait 

l’expérience dans sa propre vie, tous les autres miracles semblent 

possibles. » « Celui qui croit en ce miracle croit en tous les miracles. » 

 

Le même sadhu qui raconte tant d’évènements étranges et 

merveilleux dans ses discours éloigne aussi sans cesse ses auditeurs 

des merveilles extérieures pour les conduire vers le monde de 

l’expérience intérieure et de la prière, où se produisent les miracles 

les plus grands. « Si vous souhaitez vraiment voir des signes et des 

prodiges, consacrez du temps à la prière. » En effet, le sadhu met 

parfois expressément en garde ses auditeurs contre le désir de voir 

des signes et des prodiges, et les exhorte plutôt à faire preuve d’une 

grande simplicité et d’une grande serviabilité dans la vie 

quotidienne. « Nous ne devons pas vouloir voir des signes et des 

prodiges, mais faire la volonté de Dieu. » Parce que Sundar Singh 

met tout l’accent sur le miracle spirituel que Dieu accomplit dans le 

cœur du croyant, il se montre réticent devant les demandes qui lui 

sont faites de prier pour les malades en imposant ses mains sur eux. 

Lorsqu’une femme cinghalaise lui a demandé d’imposer les mains 

sur son fils gravement malade, il a répondu : « Ces mains n’ont 

aucun pouvoir, seul en a le Christ, dont les mains ont été 

transpercées. » Il accéda toutefois à sa demande pressante et, 

quelques jours plus tard, le garçon apparut en parfaite santé et 

s’assit parmi les auditeurs du sadhu. Mais lorsque les gens 



182 
 

acclamèrent le sadhu comme un faiseur de miracles, il expliqua que 

ce n’était pas son pouvoir, mais celui du Christ, qui avait opéré la 

guérison. Constatant cependant qu’ils ne le croyaient pas, il se dit 

qu’il ne devait plus faire de telles choses, car elles encourageaient 

la superstition et détournaient l’attention de l’Évangile du Christ 

qu’il devait prêcher. Depuis lors, il refusa de poser les mains sur les 

malades ou de permettre aux âmes tourmentées de toucher sa robe. 

« Comment ces mains qui ont déchiré la Parole de Dieu et l’ont jetée 

au feu pourraient-elles bénir quelqu’un ? » 

Ces déclarations jettent un tout autre éclairage sur la croyance 

du sadhu dans les miracles que ce que ses propres récits pourraient 

nous laisser supposer. Un critique l’a qualifié d’« imitateur d’un 

faiseur de miracles médiéval qui répand des signes et des 

merveilles partout où il passe » ; rien ne pourrait être plus éloigné 

de la vérité. Son attitude envers les miracles est plus spirituelle que 

celle de nombreux saints chrétiens, anciens ou modernes. Parce que 

son âme vit entièrement dans la sphère spirituelle, tout ce qu’il voit 

et expérimente dans le monde visible est plein de « signes et de 

merveilles ». C’est pourquoi, pour lui, les soi-disant « miracles » du 

monde extérieur sont tout à fait naturels ; il en parle d’une manière 

parfaitement naturelle ; en même temps, il ne les considère pas 

comme importants par rapport à l’œuvre merveilleuse de la grâce 

de Dieu dans la rédemption. Par conséquent, selon le sadhu, peu 

importe que ses récits merveilleux soient le compte rendu 

d’évènements réels ou simplement le reflet de sa propre piété 

enfantine. 

Dans l’accent particulier que Sundar Singh met sur le miracle 

spirituel de la rédemption, il nous rappelle une fois de plus le 

réformateur allemand, qui avait une profonde méfiance envers tous 

les signes et les miracles, car il était convaincu que le plus grand 

miracle de tous était la joie de l’âme dans la certitude absolue du 

pardon des péchés. Les œuvres merveilleuses « visibles » 

accomplies par Jésus n’étaient « que des signes pour la multitude 

inapte à comprendre et incrédule », à qui l’on « jette des pommes et 

des poires comme à des enfants » et que l’on doit conduire à la foi 



183 
 

« par des merveilles extérieures ». « Nous, au contraire, nous devons 

louer Dieu et nous réjouir des œuvres grandes et glorieuses que le 

Christ accomplit chaque jour parmi son peuple, leur donnant le 

pouvoir de vaincre la puissance et la force du diable. » L’« œuvre 

puissante » qui est plus grande que tous les « miracles et signes 

corporels », « qui durera jusqu’au Jour du Jugement », le « miracle 

des miracles », est une foi forte et vivante. 

Ainsi, Sundar Singh nous conduit au cœur même de cette 

question ; il nous aide à trouver le juste milieu entre l’amour 

superstitieux du merveilleux et le scepticisme rationaliste. La vie 

et l’activité de Sundar Singh éclairent et confirment ces pensées 

exquises sur les miracles que Dostoïevski met dans la bouche de 

Zosima dans Les Frères Karamazov : 

 
« À mon avis, les miracles ne posent jamais de difficulté à un homme 

qui est en contact avec la réalité. Une personne dotée de ce sens de la 

réalité n’est pas amenée à croire en voyant des miracles. En effet, si elle 

est incrédule, elle sera toujours capable de jeter le doute sur tout 

évènement miraculeux. Et même si le miracle lui est présenté comme un 

fait irréfutable, elle préfère douter de l’évidence de ses propres sens plutôt 

que de céder au fait. S’il l’accepte, ce sera uniquement comme quelque 

chose de tout à fait naturel qui était là depuis toujours, mais qu’il ne 

connaissait pas. Ainsi, dans une âme dotée de ce sens de la réalité, la foi 

ne naît pas du miracle, mais plutôt le miracle de la foi. Cependant, 

lorsqu’un homme de ce pays croit vraiment, son tempérament même le 

conduit à accepter le miraculeux sans condition. »  

 

 

7. LA VIE FUTURE  

 

Sundar Singh fait partie du petit nombre de ceux qui croient 

que, même pendant leur vie terrestre, ils ont été autorisés à 

pénétrer dans le monde invisible – ce monde que les autres hommes 

perçoivent vaguement et désirent ardemment. Dans l’expérience de 

l’extase, il a trouvé la solution de cette grande énigme qui cause à 

tant d’hommes une incertitude angoissante : le sort de ceux qui ont 

traversé le fleuve de la mort pour entrer dans le pays inconnu de 



184 
 

l’éternité. Mais en public, il parle très rarement de ces expériences 

extatiques ; généralement, il ne parle pas du tout du « ciel » au sens 

de la vie future, mais simplement du « ciel sur terre », de la paix en 

Christ. Car seuls ceux dont le ciel a commencé sur terre pourront 

demeurer éternellement avec Christ, ses anges et ses saints. 

Suivant la conception ancienne des Vedas, Sundar Singh 

distingue trois cieux. Le premier ciel – « le ciel sur terre » – est la 

Présence du Christ, avec toute la paix et le bonheur que l’âme 

croyante trouve dans la prière. Le deuxième ciel est le Paradis, ce 

Paradis que le Sauveur mourant a promis sur la croix au voleur 

repentant. La majorité des hommes entrent dans cet état après leur 

mort avec leur « corps spirituel » et doivent y rester pendant un 

certain temps – certains pendant quelques jours, d’autres pendant 

plusieurs mois, voire plusieurs années ; pendant ce temps, ils sont 

formés par des anges, jusqu’à ce qu’ils soient prêts pour la Vision 

du Christ. Mais ce purgatoire n’est pas un lieu de purification 

douloureuse, comme le « purgatoire » si souvent vu par les saints 

occidentaux dans leurs visions. Ici, il n’y a pas de flammes 

spirituelles purifiant les âmes des hommes des impuretés du 

péché ; non, ceux qui y demeurent se réjouissent en la présence du 

Christ, bien qu’ils ne soient pas autorisés à Le voir de leurs yeux 

spirituels, mais ils ressentent Sa présence bienheureuse dans des 

vagues de lumière qui coulent sans cesse et, de loin, ils perçoivent 

les accents d’une musique céleste. 

Dans cet état intermédiaire, les âmes des défunts mûrissent 

dans un désir sacré et deviennent capables de contempler le visage 

du Christ et de jouir de la communion des âmes élues et des saints. 

Ceux qui ont atteint une communion étroite avec Dieu pendant leur 

vie sur terre, comme François d’Assise et Thomas a Kempis, 

peuvent, à leur mort, entrer immédiatement dans le troisième et 

plus haut des cieux. De plus, même maintenant, dans des moments 

de grâce particulière, ces âmes (comme le voyant de Patmos et le 

sadhu lui-même) peuvent visiter cet état de béatitude « en esprit » 

et avoir des relations heureuses avec le Christ, ses anges et ses 

saints. Sundar Singh donne une merveilleuse description de ses 



185 
 

visions célestes, qui soutiennent la comparaison avec les visions de 

l’Apocalypse, des saints chrétiens et du grand poète-voyant 

florentin. Dans une certaine mesure, son riche symbolisme a peut-

être été influencé par la conception du ciel courante parmi les saints 

de l’islam, qui à leur tour s’appuient sur les intuitions des saints 

chrétiens, en particulier celles que l’on trouve dans le livre 

d’Éphraïm sur le ciel (De paradiso Eden). 

Au centre du ciel se trouve le trône du Christ, le Sauveur. Son 

visage est « comme le soleil qui brille dans toute sa puissance », 

mais il n’éblouit pas celui qui le regarde. Une douceur et une bonté 

indescriptibles rayonnent dans ses yeux, un doux sourire illumine 

ses lèvres. Ses cheveux scintillent comme de l’or et brillent comme 

la lumière. Ses blessures, d’où coule son précieux sang, rayonnent 

d’une beauté glorieuse. Autour du trône, « dix mille fois dix mille » 

êtres célestes se tiennent debout : des anges et des saints. Leurs 

vêtements sont magnifiques et éblouissants, rayonnant d’une 

beauté inconnue sur terre. Tous leurs visages ont une 

« ressemblance familiale », car tout comme sur terre les rayons du 

soleil se reflètent dans l’eau, le visage du Christ se reflète dans 

l’esprit des justes rendus parfaits. Entre le Christ et ces esprits 

glorifiés, de mystérieuses vagues de lumière vont et viennent, 

répandant une paix merveilleuse et un profond rafraîchissement, 

comme une douce pluie qui rafraîchit les arbres au milieu de la 

chaleur estivale : ce sont les vagues vivifiantes du Saint-Esprit. Ces 

âmes heureuses contemplent « le visage aimable du Christ » tout 

autour d’elles, et leurs visages rayonnent d’émerveillement et de 

joie. 

Il y a aussi des ruisseaux et des montagnes merveilleux, des 

fleurs et des arbres si magnifiques que, en comparaison, tous les 

ruisseaux et montagnes, toutes les fleurs et tous les arbres de ce 

monde semblent sombres et ternes. Tout est transparent, de sorte 

que l’œil spirituel peut pénétrer des distances infinies. Une 

musique glorieuse résonne dans les espaces célestes, provenant 

apparemment d’un chœur céleste caché. Tous les esprits célestes, 



186 
 

même les rivières et les montagnes, les fleurs et les arbres, se 

joignent à une explosion spontanée de louanges et d’adoration. 

Dans un langage spirituel compris de tous, les âmes des 

bienheureux conversent avec le Christ et entre elles, entrant dans 

les mystères et les problèmes les plus profonds de l’âme. Il n’y a là 

ni fatigue, ni douleur, ni chagrin, rien d’autre que la joie et la 

félicité, l’amour et le délice, pour toute l’éternité. « La joie pour 

l’éternité, ni douleur ni conflit. J’y ai vu la joie remplir toutes choses 

jusqu’aux limites les plus lointaines, la perfection de la joie ! » – 

cette expression inspirée de Kabir, que Sundar Singh a peut-être 

entendue dans sa jeunesse, fait écho à sa description du paradis. Là 

aussi, il n’y a ni évanouissement ni défaillance, ni stagnation, mais 

au contraire un progrès continu, un développement infini, un 

mouvement incessant vers la perfection divine. 

 
« L’humanité recèle les germes d’innombrables qualités qui ne peuvent 

mûrir dans ce monde faute d’un environnement propice. Mais dans la vie 

future, elles trouveront l’environnement adéquat qui leur permettra 

d’atteindre la perfection. » « Là-bas, en présence et en communion avec 

notre Père céleste... des moyens infinis seront fournis pour un progrès 

infini, jusqu’à ce que nous devenions parfaits comme Il est parfait. » 

 

Pourtant, malgré ce progrès continu vers la perfection, la vie 

céleste est pleinement satisfaisante à chaque étape. Les esprits 

bénis se sentent chez eux dans la Maison de leur Père et éprouvent 

un sentiment joyeux de bien-être : « Ici, disent-ils, est notre 

demeure éternelle. » Mais la joie des êtres humains qui ont lutté et 

souffert ici-bas surpassera celle des anges qui ont toujours vécu 

dans la Maison du Père et n’ont connu « ni souffrance ni conflit ». 

Les affligés verront leur chagrin se transformer en joie, et ceux à 

qui la vie a apporté l’amertume goûteront et sauront que « Dieu seul 

est doux ». Ainsi, cette vie céleste est une béatitude infinie et 

éternelle, dont le Christ est le commencement et la fin. Mais même 

ici, dans les hauteurs du ciel, Dieu, le Père infini, reste invisible ; il 

demeure à jamais le « Dieu caché ». Invisible, mais présent. Il règne 

dans le cœur de ceux qui l’adorent ; même aux esprits parfaits, il ne 



187 
 

se montre que dans le visage de son Fils, qui est l’image expresse 

de sa gloire et de son amour. 

Tant que l’homme est dans cette vie terrestre, il ne peut saisir 

la merveille de cette félicité céleste qui est sa destinée immortelle. 

Il est comme le poussin dans sa petite coquille, destiné à un monde 

grand et glorieux dont il ne peut se faire aucune idée à l’avance. 

 
« Si le petit poussin dans l’œuf déclarait que rien n’existe en dehors de 

l’œuf, et que sa mère lui répondait : “Non, dans le monde extérieur, il y a 

des montagnes, des fleurs et un ciel bleu”, et que le petit poussin 

répondait : “Tu dis n’importe quoi, je ne vois rien de tout cela”, et si la 

coquille se brisait soudainement, alors le petit poussin verrait que sa mère 

avait raison. Il en va de même pour nous ; nous sommes encore dans la 

coquille et nous ne voyons ni le paradis ni l’enfer. Mais un jour, la coquille 

se brisera, et alors nous verrons. En même temps, il y a des indices de 

l’état futur : le petit poussin dans la coquille a des yeux et des ailes, ce qui 

est en soi une preuve suffisante qu’ils seront nécessaires pour une vie 

future. L’œil est fait pour voir, mais que le poussin peut-il voir tant qu’il 

est dans la coquille ? Les ailes sont faites pour voler, mais comment le 

poussin peut-il voler tant qu’il est dans la coquille ? Il est tout à fait clair 

que ni les yeux ni les ailes ne sont destinés à une vie confinée dans les 

limites d’une coquille. De la même manière, nous avons de nombreux 

désirs et aspirations qui ne peuvent jamais être satisfaits ici. Il doit 

cependant y avoir un moyen de les satisfaire, et ce moyen, c’est l’éternité. 

Mais tout comme le petit poussin a besoin d’être gardé au chaud tant qu’il 

est dans la coquille, de même, tant que nous vivons dans ce monde, nous 

devons être chéris et réchauffés par la présence et le feu du Saint-Esprit. » 

 

L’enseignement de Sundar Singh sur l’enfer n’est pas cohérent. 

Dans ses premiers discours, il parlait constamment de la certitude 

d’un destin irrévocable. 

 
« Dans ce monde, Dieu nous donne chaque jour l’occasion d’être 

sauvés. Mais si nous rejetons cette occasion ici-bas, aucune seconde 

chance ne nous sera offerte dans l’au-delà. S’il y avait eu une possibilité 

de salut dans l’autre monde, le Christ ne serait pas descendu parmi 

nous. » « Lorsque nous serons en enfer, nous n’aurons aucune possibilité 

de nous améliorer... Une fois que le mal a pris le dessus, il est inutile 

d’espérer une amélioration du comportement. » « Satan s’abat sur nous 



188 
 

dans les ténèbres et nous entraîne vers la mort, vers la mort éternelle, à 

laquelle nul ne peut échapper. » 

 

Même dans l’une de ses brochures, il parle à plusieurs reprises 

de châtiment éternel. Ces déclarations dogmatiques ne sont pas en 

accord avec les opinions exprimées par lui-même dans ses 

conversations avec le chanoine Streeter 47. Il y parlait comme si 

l’amour de Dieu était à l’œuvre même en enfer. L’enfer n’est pas 

présenté comme un lieu de souffrances et de tortures éternelles, 

mais comme un purgatoire douloureux dans lequel le pécheur, 

même si c’est à une lenteur infinie, se transforme et finit par être 

prêt à voir le Christ et à rejoindre la compagnie des saints au ciel. 

L’angoisse que ressentent les âmes dans ce lieu de tourments les 

pousse vers le ciel par sa propre énergie ; elles tentent de s’en 

échapper, mais « elles trouvent le ciel encore plus inhospitalier que 

l’enfer, alors elles y retournent ». Mais Dieu, qui est Amour, les 

éclaire de plus en plus, même en enfer. Par Sa grâce, et avec l’aide 

des saints au ciel, qui accomplissent une œuvre rédemptrice parmi 

eux, l’amour de Dieu jaillit progressivement dans leur cœur et leur 

permet finalement d’entrer dans ce ciel pour lequel Dieu les a créés. 

Même si cette période de souffrance devait durer des millions de 

générations, ils finiront par « entrer au ciel comme le fils prodigue 

lorsqu’il s’est levé et est venu vers son père ». 

 
« Quand, enfin, ils auront atteint le but, ils se réjouiront et seront 

remplis de gratitude envers Dieu, même s’ils seront peut-être moins 

heureux que ceux qui ont accepté le Christ sur terre. Ainsi, l’enfer est lui 

aussi une école de formation, un lieu de préparation à la demeure 

éternelle. » 

 

Selon lui, un très petit nombre d’âmes (comme, par exemple, le 

diable lui-même, pour le sort duquel le Sadhu n’a reçu aucune 

réponse) seront exclues du ciel pour toujours. 

Dans l’un de ses écrits, Méditations sur divers aspects de la vie 

spirituelle, Sundar Singh exprime, bien qu’avec une certaine 

réserve, l’idée de la restauration de l’univers. Dans un chapitre 



189 
 

spécial, il traite de la question suivante : « Tous les hommes 

retourneront-ils finalement à Dieu ? » Sa réponse et les raisons sur 

lesquelles elle se fonde sont données dans les phrases suivantes : 

 
« Si l’étincelle divine dans l’âme ne peut être détruite, alors nous 

n’avons pas à désespérer d’aucun pécheur. » « Puisque Dieu a créé les 

hommes pour qu’ils soient en communion avec Lui, ils ne peuvent être 

séparés de Lui pour toujours. » 

« Après une longue errance et des chemins tortueux, l’homme pécheur 

reviendra enfin vers Celui à l’image duquel il a été créé, car telle est sa 

destinée finale. » 

 

Dans le livre où Sundar Singh parle de sa vision, il laisse ouverte 

la question du châtiment éternel. Pourtant, les réponses qu’il a 

reçues des êtres célestes ne laissent guère de doute quant à sa foi 

dans le salut final de tous les hommes. De toute évidence, cette 

croyance s’oppose à l’enseignement traditionnel de l’Église 

occidentale, ainsi qu’à la tendance générale de l’expérience 

mystique chrétienne. La doctrine du châtiment éternel ne fait pas 

seulement partie de la théologie dogmatique de l’Église catholique 

romaine, elle est encore aujourd’hui un dogme que les théologiens 

catholiques défendent avec beaucoup d’énergie ; dans une large 

mesure, c’est un article de foi accepté dans le christianisme 

populaire et un axiome incontesté pour la plupart des voyants 

chrétiens. De nombreux mystiques chrétiens, tout comme les 

sadhus, ont en effet exprimé la belle pensée que l’amour de Dieu est 

à l’œuvre même en enfer. Ainsi, sainte Catherine de Gênes dit : « La 

bonté et la miséricorde de Dieu brillent même en enfer, car Dieu 

aurait pu condamner les âmes qui s’y trouvent, avec une justice 

absolue, à un châtiment bien plus lourd que celui qu’elles endurent 

actuellement. » Des théologiens catholiques, comme le deuxième 

fondateur de Saint-Sulpice, l’abbé Émery 48, ont tenté d’introduire 

l’idée d’une « diminution de la douleur des damnés ». Parfois, en 

effet, l’ancienne idée de la restauration de l’univers apparaît dans 

la théologie mystique. Ainsi, la grande mystique anglaise Julienne 

of Norwich dit que si l’enseignement et la signification du Christ 



190 
 

sont vrais, alors – d’une manière que seul Dieu connaît – tout ira 

bien. Mais l’idée que l’enfer est une sorte de purgatoire (même s’il 

peut durer des siècles et des siècles), qui finira par disparaître, n’est 

évoquée dans l’Antiquité que par Clément d’Alexandrie, et 

clairement exprimée par Origène et son disciple Grégoire de Nysse 

(et alors seulement comme un enseignement « ésotérique »). À 

l’époque de la Réforme, l’idée de la restauration a été attaquée par 

Denk et les anabaptistes. Depuis l’avènement du rationalisme, elle 

a été partiellement acceptée par la théologie protestante, 

probablement parce que la doctrine du châtiment éternel perdait 

progressivement de son importance. Il convient de noter que le 

sadhu, qui n’est pas influencé par le rationalisme, ne semble 

néanmoins pas croire à la doctrine traditionnelle du châtiment 

éternel. Il a peut-être absorbé quelque chose de l’enseignement du 

bouddhisme mahayana, qui suggère que le châtiment de l’enfer ne 

dure qu’un certain temps, ou il a peut-être été influencé par le 

Coran, qui, dans une réflexion sur l’état des damnés, contient cette 

phrase : « Dieu peut faire tout ce qu’il veut. » Sur ce point, Sundar 

Singh se trouve en effet plus proche du christianisme primitif que 

de la doctrine contemporaine de l’Église occidentale. 

Pour le sadhu, le paradis et l’enfer sont de grandes réalités 

eschatologiques ; ce n’est toutefois pas toute la vérité. Ces deux 

états ne commencent pas à l’heure de la mort, mais dans cette vie. 

À l’instar de Jacob Böhme, Sundar Singh soutient que le paradis et 

l’enfer sont déjà présents dans le cœur des hommes. 

 
« Le paradis et l’enfer sont deux états spirituels opposés qui trouvent 

leur origine dans le cœur des hommes. Les fondements de ces états sont 

posés dans cette vie. » 

 

Mais ces états d’esprit ne sont pas purement intérieurs ; ils sont 

mystérieusement et secrètement liés au monde invisible. 

 
« Parfois, sans cause tangible, on ressent une joie ou une douleur qui 

est un “attouchement” du monde spirituel, c’est-à-dire du paradis ou de 

l’enfer. Ces “attouchements” jettent continuellement leur ombre sur le 



191 
 

cœur des hommes. Peu à peu, ce contact avec l’une ou l’autre sphère du 

monde spirituel devient permanent. Selon nos bonnes ou nos mauvaises 

actions et habitudes, nous tombons sous l’influence de l’une ou de l’autre, 

et cette tendance décide de notre destin. Ainsi, même dans ce monde, les 

fondations du paradis et de l’enfer sont posées. Lorsque l’âme quitte le 

corps à la mort, elle entre donc dans l’état pour lequel elle a été préparée 

ici sur terre. » 

 

Le cœur du sadhu est déjà au paradis ; mais alors que d’autres 

âmes religieuses n’ont qu’un avant-goût du paradis dans 

l’expérience de la paix intérieure, il lui a été donné d’entrer, même 

dans cette vie, dans le « plus haut des cieux », et d’y communier avec 

le Christ et ses élus. Aussi profonde que soit la joie qu’il éprouve à 

travailler et à souffrir pour le Christ, son désir est encore plus 

profond du jour où il pourra vivre éternellement dans ce pays où il 

est déjà transporté dans de rares moments d’extase. 

 
« C’est l’état où mon cœur est satisfait ; ici, je suis complètement en 

paix. Pas de chagrin, pas de douleur, rien d’autre que de l’amour, des flots 

d’amour, une félicité parfaite, et cela pour toute l’éternité – pas seulement 

pour mille ans. » « Quand je suis là-bas, je suis pleinement satisfait ; dans 

cet état, il n’y a plus rien à désirer. C’est merveilleux. C’est notre foyer. » 

 

 

8. LA BIBLE  

 

La vie spirituelle du sadhu repose entièrement sur son contact 

personnel avec le Christ vivant. Cette paix intérieure qui découle 

de la présence du Christ est indépendante de toute garantie 

extérieure de salut ; elle ne dépend ni des symboles sacramentels 

ni d’un livre sacré. « Ce n’est pas parce que je lis l’Évangile que je 

connais le Christ, mais parce qu’Il s’est révélé à moi. » Même si la 

Bible était perdue, Sundar Singh nous assure que sa communion 

avec le Christ éternel n’en serait pas le moins du monde affectée 49. 

Son expérience spirituelle l’a sauvé de l’idolâtrie de la Bible, comme 

ses anciens coreligionnaires idolâtraient le Granth. Le sadhu 

souligne à maintes reprises que pour entrer en contact personnel 



192 
 

avec le Christ, il ne suffit pas de lire la Bible ; la prière, et non la 

lecture de la Bible, est la véritable clé du paradis. Pour lui, le fait 

que, contrairement aux autres fondateurs de religions, même aux 

prophètes de l’Ancien Testament et aux apôtres, le Christ n’ait 

jamais écrit une seule ligne lui-même revêt une importance 

particulière. 

 
« Les autres enseignants, qui savent qu’ils devront quitter ce monde, 

sont soucieux que leur enseignement se poursuive, qu’il continue à vivre 

sous forme écrite lorsque l’enseignement oral ne sera plus possible. Mais 

le Christ est tout à fait différent. Il n’a jamais songé à nous laisser seuls, 

et il sera avec nous jusqu’à la fin du monde ; il n’avait donc pas besoin de 

laisser derrière lui des écrits. Il y a une autre raison pour laquelle il n’a 

rien écrit. S’il avait écrit quelque chose dans un livre, les hommes se 

seraient prosternés et l’auraient vénéré, au lieu de vénérer le Seigneur lui-

même. La Parole de Dieu n’est qu’une main tendue pour montrer le chemin 

vers le Seigneur qui est la Vérité et la Vie. » « La Vie et l’Esprit du Seigneur 

ne peuvent être écrits que dans le cœur des hommes, et non dans des 

livres. » 

 

En raison de son tempérament fortement mystique, le sadhu 

n’accorde pas la même importance à la Bible que Luther, qui ne 

cesse de manifester une exultation presque provocante à l’égard de 

la « Parole » (même si Luther, du moins dans sa jeunesse, ne sépare 

jamais la Parole de l’Esprit). À la parole écrite de Dieu contenue 

dans l’Ancien et le Nouveau Testament, il faut ajouter cette « Parole 

de Dieu » que l’âme pieuse entend dans ses moments de communion 

silencieuse avec le Sauveur. Lorsqu’un secrétaire missionnaire 

allemand demanda un jour à Sundar Singh s’il donnerait la 

préférence à la révélation personnelle s’il devait choisir entre celle-

ci et la parole écrite, Sundar Singh répondit très simplement : « Le 

même Seigneur qui a inspiré les Écritures est celui aux pieds 

duquel je suis assis » – une pensée qui nous rappelle une fois de plus 

l’Imitatio Christi : « Moi, le Seigneur, j’ai instruit les prophètes 

depuis le commencement et, même maintenant, je ne cesse de dire 

toutes choses. » 



193 
 

Bien que le sadhu accorde plus d’importance à la communion 

personnelle avec le Christ dans la prière qu’à toute autre chose, la 

Bible est son pain quotidien. « Grâce à la miséricorde de Dieu, dit-

il, j’ai découvert que c’est la parole du Sauveur qui a un pouvoir 

vital. » Le Nouveau Testament est son compagnon constant, le seul 

bien qu’il emporte avec lui, à l’exception, bien sûr, de sa robe safran 

et de sa couverture. Il puise dans ce livre la matière de sa 

méditation personnelle et y trouve une inspiration sans cesse 

renouvelée, tant dans sa vie de prière que dans son travail de 

conférencier. « Dans ce livre, il y a tout ce qu’il faut savoir sur le 

Sauveur du monde. » En effet, le Nouveau Testament est le guide 

qui l’a conduit sur le droit chemin vers le Christ. Dans une 

conférence donnée devant la British and Foreign Bible Society, il a 

exprimé à la Société sa profonde gratitude pour avoir traduit 

l’Évangile dans sa langue maternelle. Pour lui, comme pour tant 

d’autres chercheurs indiens, la Bible a été un guide vers le Christ. 

 
« Dieu se révèle de plus en plus à travers Sa Sainte Parole à tous ceux 

qui Le cherchent de tout leur cœur. » « Les hérauts de l’Évangile ne 

peuvent pas aller partout, mais la Parole de Dieu peut trouver une entrée 

partout... et elle change les hommes, de sorte qu’ils commencent à aimer 

le Sauveur, le Rédempteur du monde. » 

 

Dans ses discours, il raconte de merveilleuses conversions qui 

ont été provoquées par la lecture du Nouveau Testament, des 

personnes qui, grâce à la lecture de la Parole de Dieu, « ont trouvé 

le Sauveur ». « Grâce à la Parole de Dieu, des milliers de personnes 

ont vécu la même expérience que moi et se sont unies à leur 

Seigneur et Sauveur. » La plus remarquable de ces conversions est 

la suivante : 

 
« Une fois, raconte Sundar Singh, je me promenais dans le centre de 

l’Inde. À un certain endroit, je parlais à un auditoire païen de mon 

Sauveur, et j’ai conclu mon discours par cette question : “Ne voulez-vous 

pas lire vous-mêmes le livre qui nous parle de Jésus-Christ ?” Or, parmi 

mes auditeurs se trouvait un opposant actif à la religion chrétienne. Il 

acheta un exemplaire de l’Évangile de Jean, en lut deux ou trois phrases, 



194 
 

puis le déchira en morceaux. Le colporteur qui lui avait vendu le livre était 

triste et découragé, mais je le réconfortai et le rassurai en lui disant : “Ne 

perdez pas courage... un jour, quelque chose de très différent se 

produira.”... Deux ans plus tard, j’appris ce qui suit : Lorsque l’homme qui 

avait déchiré l’Évangile de Jean monta dans le train, il jeta les morceaux ; 

à ce moment-là, un autre homme traversait le quai, qui cherchait 

sincèrement la vérité depuis sept ans. Il remarqua les morceaux de papier 

qui gisaient sur le sol, en ramassa un et lut ces mots : « vie éternelle ». La 

religion indienne enseigne la doctrine de la transmigration des âmes, mais 

qu’est-ce que la « vie éternelle » ? Sur un autre morceau, il trouva les mots 

« Pain de vie ». Qu’est-ce que cela pouvait bien signifier ? Il montra les 

morceaux déchirés à un passant et ajouta avec regret qu’il était dommage 

que le livre dont ils provenaient ait été déchiré. Ce dernier répondit : « Ces 

mots proviennent d’un livre chrétien ; ne lisez pas ce genre de choses, vous 

ne feriez que vous souiller. » Cependant, cet avertissement n’empêcha pas 

l’homme de s’en aller immédiatement acheter un Nouveau Testament. Il le 

lut avec le plus grand empressement et devint un disciple convaincu de 

Jésus-Christ. Il trouva son Sauveur, et en Lui, la paix et la joie. Plus tard, 

il devint un messager de l’Évangile en Inde centrale. Ainsi, l’une des pages 

déchirées devint pour une autre âme le véritable Pain de Vie. » 

 

Sundar Singh est profondément convaincu du « pouvoir 

merveilleux de la Bible ». Sa foi enfantine dans l’influence de la 

lecture de la Bible se manifeste par le fait qu’il emporte avec lui, 

lors de ses voyages missionnaires, des exemplaires complets du 

Nouveau Testament ainsi que des passages de l’Évangile pour les 

distribuer. Quand il rencontre des ermites dans l’Himalaya qui 

vivent dans un silence perpétuel, enfermés dans leurs grottes, il 

leur tend à travers une petite ouverture quelques pages du 

Nouveau Testament, dans l’espoir qu’elles transmettront à leurs 

occupants quelque chose de la lumière du Christ. Et pourtant, le 

sadhu est libre de cette conception extérieure de la lecture de la 

Bible, courante dans certains cercles protestants, et n’a aucune 

sympathie pour la théorie orthodoxe de l’inspiration verbale. Pour 

lui, la Bible est, dans son ensemble, une création d’inspiration 

mystique. « Ceux qui ont écrit la Bible n’ont pas reçu leur 

inspiration en prenant des notes, mais parce qu’ils vivaient avec la 

Parole de Vie. » Les Écritures sont « inspirées » au sens primitif du 

terme, « données par l’Esprit divin » : les auteurs ont écrit les livres 



195 
 

sacrés « dans l’Esprit », c’est-à-dire dans un état d’inspiration, 

d’extase. Selon Sundar Singh, seule l’expérience extatique peut 

éclairer le mystère de l’inspiration des Écritures. Il est 

caractéristique de toute expérience extatique qu’il est impossible 

d’exprimer ce contenu divin infini sous une forme finie, d’exprimer 

la félicité avec des mots humains. Le langage humain est incapable 

de dévoiler le mystère de l’amour divin que l’extatique a 

expérimenté ; tout discours qui tente d’exprimer quelque chose de 

l’insondable merveille divine est comme le balbutiement incertain 

d’un enfant. Sundar Singh pense que c’est la raison pour laquelle 

les Écritures dissimulent des pensées divines si profondes sous une 

forme humaine si imparfaite et si maigre. 

 
« Le Saint-Esprit est le véritable auteur des Saintes Écritures ; je ne 

veux pas dire par là que chaque mot hébreu ou grec est d’inspiration 

divine. Tout comme mes vêtements ne sont pas moi, les mots des Écritures 

ne sont que des mots humains. Le langage de la vie quotidienne ne peut 

pas vraiment exprimer les choses spirituelles de manière exhaustive. Il 

nous est donc difficile de pénétrer à travers les mots pour atteindre la 

vérité spirituelle. Cependant, pour ceux qui sont en contact avec l’auteur, 

c’est-à-dire avec le Saint-Esprit, tout est clair. Le Christ lui-même dit : 

“Tout comme je me suis revêtu d’une forme humaine afin de racheter le 

genre humain, ma Parole, qui est esprit et vie, est écrite dans un langage 

humain” ; c’est-à-dire qu’elle unit des éléments d’inspiration divine et des 

éléments humains. » 

 

Ainsi, la parole divine de la Bible contient la vérité divine, qui a 

été perçue spirituellement, sous la forme imparfaite du langage 

humain. « Nous avons ce trésor dans des vases d’argile. » « Les 

langes sont humbles et modestes, mais le trésor qu’ils recèlent est 

extrêmement précieux, à savoir notre Seigneur Jésus-Christ lui-

même 50. » C’est précisément parce que l’enveloppe extérieure est si 

imparfaite et que le contenu précieux est si différent qu’il est inutile 

de s’accrocher à l’extérieur. Ceux qui désirent comprendre le sens 

de la Parole de Dieu doivent percer l’enveloppe extérieure jusqu’à 

ce qu’ils trouvent le sens divin caché. Seuls ceux qui « vivent dans 

l’Esprit », comme les saints hommes qui ont écrit le livre, sont 



196 
 

capables de saisir le sens des paroles de la Bible. Qui se ressemble 

s’assemble. Ce n’est que lorsqu’un homme se trouve dans un état 

spirituel similaire à celui des écrivains inspirés (même si cette 

similitude peut être très différente en degré) qu’il peut vraiment 

pénétrer le sens mystérieux des Écritures. Par conséquent, comme 

les choses spirituelles ne peuvent être perçues sans méditation et 

sans prière, la méditation et la prière constituent à elles seules la 

véritable clé de la compréhension des Saintes Écritures. 

 
Le Christ dit : « Si vous ne Me comprenez pas, vous ne pouvez pas 

comprendre la Parole de Dieu. Pour la comprendre correctement, vous 

n’avez pas besoin de connaître le grec ou l’hébreu, mais vous devez être en 

communion avec le Saint-Esprit, ce Saint-Esprit par lequel les apôtres et 

les prophètes ont écrit. Le langage de la Parole de Dieu est spirituel ; seul 

celui qui est né de l’Esprit peut le comprendre correctement et 

complètement, qu’il soit érudit ou enfant. » 

 

Cette conception de l’inspiration profondément mystique de la 

Bible explique pourquoi le sadhu a une préférence si marquée pour 

l’« Évangile spirituel », l’Évangile de Jean. C’est l’Évangile qu’il lit 

le plus souvent et qu’il cite le plus fréquemment. Après l’Évangile 

de Jean, il puise son inspiration surtout dans les Épîtres de saint 

Paul et dans le livre de l’Apocalypse ; il cite également beaucoup les 

Évangiles synoptiques, tant les paroles de Jésus que les récits sur 

sa vie. Il utilise parfois les mots mêmes des prophètes et des 

psalmistes pour exprimer ses propres expériences. Les récits des 

livres historiques de l’Ancien Testament lui sont également chers 

et riches d’enseignements ; en tant qu’extatique et visionnaire, il 

comprend immédiatement la relation enfantine et réaliste avec 

Dieu qui caractérise les hommes religieux de l’Ancien Testament. 

Comme tous les grands croyants chrétiens et hommes de Dieu, 

le sadhu explique et commente la Bible selon sa propre expérience 

personnelle de la puissance de l’Évangile ; dans la paix 

merveilleuse que le Christ lui a donnée, il trouve la clé des 

Écritures. En cela, il nous rappelle Luther, dont la foi joyeuse dans 

le don du salut de Dieu est « le centre et le fondement de toute 



197 
 

l’Écriture Sainte, selon laquelle toutes les autres parties du livre 

doivent être comprises et expliquées ». Pour le sadhu, comme pour 

Luther, la Bible est un « livre de réconfort et de grâce », « puisque 

toute l’Écriture rend témoignage au Christ ». Mais comme la pensée 

centrale des Écritures – le salut, la paix et la béatitude en Christ – 

est soulignée à des degrés divers dans les différents livres de la 

Bible, il est donc nécessaire « de faire une distinction entre eux et 

de choisir les meilleurs 51 ». Tout comme Origène et Augustin ou 

Luther et Calvin aimaient le quatrième Évangile, le sadhu le 

considère également comme « le véritable cœur et le centre de tous 

les livres », « le seul Évangile tendre, vrai et principal, de loin 

préférable aux trois autres Évangiles ». L’Évangile de Jean est en 

effet, selon Sundar Singh, la partie la plus précieuse de la Bible 

pour tous les Indiens, même pour les non-chrétiens, car dans la 

parole « Vous en moi, et moi en vous », ils entendent l’écho d’un 

motif panthéiste des Upanishads et de la Bhagavad-Gita. Mais 

l’amour du sadhu pour le quatrième évangile n’est en rien teinté de 

panthéisme ; au contraire, comme tous les grands saints chrétiens, 

il l’aime tant parce qu’il se rend compte que le quatrième 

évangéliste a contemplé le mystère de la divinité du Christ avec 

« l’œil perçant de l’Esprit ». Lorsqu’on lui a demandé pourquoi il se 

sentait si fortement attiré par l’Évangile de Jean, il a répondu : 

 
« Jean était couché sur la poitrine du Maître. Il avait un cœur 

chaleureux et ne conversait pas simplement avec des mots, mais plutôt de 

cœur à cœur avec Jésus. C’est pourquoi il le comprenait mieux. » « Il me 

semble que saint Jean aimait le Christ plus que les autres apôtres. Les 

autres posaient des questions et se satisfaisaient des réponses de Jésus, 

mais lui se reposait sur la poitrine de Jésus. Je pense qu’il désirait quelque 

chose qui unissait les cœurs. » C’est pourquoi Jean, plus que les autres, 

« avait un plus grand pouvoir d’exprimer la relation intérieure et 

personnelle de nos cœurs avec le Christ ». 

 

Tout comme Jean s’est reposé sur la poitrine du Maître pendant 

le dernier repas, Sundar Singh dit que chaque chrétien doit se 

reposer sur la poitrine du Maître lorsqu’il lit les Écritures. Ce n’est 

que dans les profondeurs de la prière intérieure que le sens de la 



198 
 

Parole de Dieu devient clair. « Celui qui ne Me comprend pas ne 

comprend pas Ma Parole », dit le Christ au sadhu. Seul celui qui 

pratique une communion intime avec le Christ et qui lit les 

Écritures « à ses pieds » sait par expérience que « la chair ne profite 

en rien », mais que c’est « l’Esprit qui donne la vie », et, comme 

Pierre à Capharnaüm, il dit au Christ : « Tu as les paroles de la vie 

éternelle. » 

 

 

9. L’ÉGLISE ET LES ÉGLISES  

 

La véritable demeure de Sundar Singh dans ce monde est 

l’expérience de l’extase, dans laquelle il voit le Christ face à face. 

Pourtant, pour lui, cette expérience n’est pas, comme pour tant de 

mystiques chrétiens et non chrétiens, une « fuite du seul vers le 

Seul ». Dans l’extase, il n’entre pas seulement en communion avec 

le Christ, mais aussi avec la multitude d’esprits bénis qui entourent 

le trône du Christ. Pour lui, l’extase n’est pas seulement la 

communion avec le Christ, mais aussi la communion entre les 

saints. « Ici (dans le troisième ciel) », dit-il, « se trouve la véritable 

communion des saints, dont nous parlons dans le Credo des 

Apôtres ». Sundar Singh n’est pas un simple individualiste 

chrétien, qui ne ressent aucun besoin de communion avec d’autres 

âmes, comme Sebastian Franck et Sören Kierkegaard ; toutes ses 

pensées et tous ses sentiments sont régis par l’idée de la communion 

chrétienne. Mais l’Église à laquelle son cœur appartient n’est pas 

une institution visible sur terre, mais l’ensemble de ceux qui 

appartiennent au Christ. 

 
« J’appartiens au Corps du Christ, c’est-à-dire à la véritable Église, qui 

n’est pas un édifice matériel, mais l’ensemble des vrais chrétiens, tant ceux 

qui vivent encore sur terre que ceux qui sont passés dans “le monde de la 

lumière”. » 

 

C’est pourquoi, du début à la fin, le sadhu considère l’Église du 

Christ comme l’assemblée triomphante des saints dans les cieux, 



199 
 

cachée à notre regard terrestre, mais bien réelle, la cité céleste de 

Jérusalem, l’Église céleste. Cette conception de l’Église dans les 

cieux n’est pas nouvelle ; il y a des siècles, elle remplissait de joie 

sacrée le cœur de Clément d’Alexandrie et d’Augustin. Elle résonne 

dans toute la riche liturgie de l’Église catholique romaine. « Dans 

ce mystère du Christ sont présents des chœurs d’anges invisibles, 

le plus bas est uni au plus haut, la terre est jointe au ciel, le visible 

et l’invisible ne font plus qu’un. » Mais ce sont précisément ces 

paroles de Grégoire le Grand dans la liturgie de l’Église qui révèlent 

la différence entre l’idée classique de l’Église telle qu’elle existe 

dans la pensée occidentale et la conception de l’Église par les 

sadhus. Les sadhus ne comprennent pas du tout la grande idée 

selon laquelle l’Église sur terre, aussi imparfaite soit-elle, n’est 

qu’un reflet, une préfiguration, voire une préparation de l’Église 

céleste. Sunder Singh est tout à fait incapable de saisir la 

merveilleuse idée que, sous le voile du symbolisme liturgique, une 

union mystérieuse est désormais possible avec l’assemblée céleste 

et l’Église des premiers-nés, et cela non seulement pour les âmes 

particulièrement favorisées d’une expérience extatique, mais pour 

tous les chrétiens sans exception. 

Comme l’attention principale du sadhu est concentrée sur 

l’Église céleste et qu’il ne voit dans l’Église terrestre qu’un 

ensemble de chrétiens individuels, il n’a jamais été capable de saisir 

toute la signification de l’élément institutionnel dans l’Église, que 

ce soit d’un point de vue théologique, ecclésiastique ou sacramentel. 

Il est clair qu’il ne néglige pas la nécessité d’appartenir à « l’Église 

organisée sur terre » ; lui-même, selon son propre avis, était 

techniquement membre de l’Église anglicane en Inde. Nous ne 

l’avons jamais vu dire quoi que ce soit de dépréciatif à propos de 

l’organisation des Églises chrétiennes. En effet, il acceptait l’ordre 

ecclésiastique existant, et le montrait par le fait qu’il refusait de 

baptiser ses propres convertis, qu’il envoyait toujours à la mission 

la plus proche. Ce n’est que très rarement, au Tibet ou dans 

l’Himalaya, qu’il a baptisé lui-même quelqu’un, et uniquement 

parce qu’il ne connaissait aucun missionnaire chrétien dans toute 



200 
 

la région. Il se considérait comme appelé uniquement à proclamer 

l’Évangile et à témoigner du Christ, mais il ne pensait pas avoir la 

vocation d’administrer les sacrements. À maintes reprises, il 

exprime son respect pour ceux qui exercent des fonctions dans 

l’Église. Il ne renonça à sa licence de prédicateur qu’avec 

l’autorisation expresse de son métropolite, avec lequel il resta en 

étroite amitié. Lorsqu’il prit congé de l’archevêque de Cantorbéry 

pendant son séjour en Angleterre, il s’agenouilla devant lui, selon 

la coutume anglaise, pour recevoir sa bénédiction. Et lorsqu’il 

écrivit son livre sur ses visions, il demanda expressément à l’évêque 

de son diocèse d’en rédiger la préface. 

Mais malgré le respect extérieur qu’il témoignait aux autorités 

ecclésiastiques, il ne reconnaissait pour lui-même aucune autorité 

doctrinale ni aucune discipline ecclésiastique. Comme le grand 

fondateur des Quakers, George Fox, il ne connaissait d’autre 

autorité que celle de la « lumière intérieure ». La révélation 

intérieure immédiate qui lui était accordée dans la prière et l’extase 

était pour lui la seule base religieuse de certitude en matière de foi, 

par rapport à laquelle le dogme ecclésiastique et la spéculation 

théologique occupaient une position secondaire. 

 
« Il n’y a pas assez d’hommes au sein de l’Église qui aient une 

expérience spirituelle suffisamment profonde pour conférer une autorité 

définitive aux dogmes ecclésiastiques tels qu’ils sont enseignés 

aujourd’hui. C’est pourquoi je m’adresse directement à Dieu lui-même... » 

« Une révélation que j’ai reçue dans l’extase vaut plus pour moi que tous 

les enseignements traditionnels de l’Église. L’ecclésiasticisme et le 

christianisme ne sont pas la même chose. John Wesley et le général Booth 

ont suivi les conseils de Dieu en opposition à l’Église, et les évènements 

ont prouvé qu’ils avaient raison. » 

 

Au sujet des revendications papales, Sundar Singh dit : 

 
« En ce qui concerne les papes, j’ai un grand respect pour eux en tant 

qu’individus » ; « mais je ne crois pas au pape en tant que vicaire du Christ 

et successeur de saint Pierre. Je ne trouve en lui ni l’inspiration ni l’esprit 

du Christ ou de saint Pierre. Le Christ lui-même est toujours présent 

parmi les siens, et saint Pierre n’a laissé ni désigné aucun successeur, 



201 
 

mais il a enseigné que tout vrai chrétien représente le Christ sur terre. » 

« Le roc sur lequel le Christ a bâti son Église n’est pas Pierre, mais le Christ 

lui-même. » 

 

Bien que le sadhu ait été assez indépendant de l’autorité 

ecclésiastique extérieure dans toute sa vie religieuse, sa pensée et 

son œuvre, il reconnaît que cette autorité extérieure a une grande 

valeur pédagogique pour la majorité de l’humanité. « Comme tous 

les hommes ne sont pas des mystiques, l’autorité de la tradition 

ecclésiastique reste nécessaire pour la plupart d’entre eux. » Ainsi, 

Sundar Singh fait une distinction entre deux types de 

christianisme : un christianisme d’Église pour la majorité des 

hommes et un christianisme libre pour les âmes mystiques qui 

trouvent leur chemin vers Dieu sur des sentiers solitaires. Il 

exprime clairement sa pensée dans une belle parabole. 

 
« Dans les montagnes, les torrents impétueux creusent leur propre lit 

le long duquel ils coulent, mais dans les plaines, les hommes doivent 

travailler dur pour creuser des canaux afin que l’eau puisse s’écouler. Il 

en va de même pour ceux qui vivent dans les hauteurs avec Dieu. Le Saint-

Esprit coule librement à travers eux, tandis que ceux qui consacrent peu 

de temps à la prière et à la communion avec Dieu doivent trouver leur 

chemin avec beaucoup de travail et d’efforts. » 

 

Comme le sadhu ne reconnaissait aucune autorité ecclésiastique 

dans sa propre vie, mais vivait en communion libre avec son 

Rédempteur, sa vie religieuse n’avait pas vraiment besoin de l’aide 

des moyens sacramentels de la grâce ni de la communion du culte 

public. Il est vrai qu’après sa merveilleuse conversion, il a souhaité 

être baptisé afin d’accomplir la volonté du Christ. De plus, obéissant 

au commandement du Christ, il recevait le sacrement aussi souvent 

qu’il en avait l’occasion, et cela dans toutes les Églises chrétiennes, 

à l’exception de l’Église catholique romaine ; en effet, il louait la 

bénédiction et la puissance qui découlent de ce sacrement. Mais il 

n’accordait pas à l’Eucharistie la place importante qu’elle occupait 

dans la vie chrétienne de l’Église primitive. Il n’était pas non plus 

convaincu de la présence réelle du Christ dans le sacrement, selon 



202 
 

la doctrine catholique ou luthérienne ; il la concevait plutôt de 

manière figurative et symbolique, manifestement sous l’influence 

de la conception calviniste du sacrement qu’il avait rencontrée chez 

les presbytériens et les membres évangéliques de l’Église 

d’Angleterre. 

 
« Je ne crois pas que le pain et le vin deviennent réellement le corps et 

le sang du Christ. Mais leur effet sur le croyant est aussi grand que si 

c’était le cas. » « Il n’y a rien de spécial dans le pain et le vin. L’Eucharistie 

en tant que moyen de grâce dépend de notre propre foi. » 

 

Sundar Singh n’accorde pas beaucoup d’importance au culte 

public, car, d’après son expérience, le cœur prie mieux dans la 

solitude qu’au sein d’une congrégation. Même le culte silencieux des 

Quakers ne lui semble pas satisfaire les besoins de la vie de prière. 

Il ne voit pas non plus de fondement particulier au sentiment de 

certitude de la présence du Christ dans le culte eucharistique 

pratiqué dans l’Église catholique romaine ainsi que, dans une large 

mesure, dans l’Église anglicane – en cela, il était en contraste 

frappant avec le sannyasi catholique Brahmabandhav, qui était un 

sacramentaliste enthousiaste et qui passait des heures en prière 

devant le tabernacle. D’autre part, le sadhu ne condamne pas 

l’adoration du Saint-Sacrement ; en effet, il justifie le culte 

eucharistique en ces termes : 

 
« Je n’ai aucune objection, même à l’idolâtrie, si elle sert à amener les 

hommes au Christ et si elle facilite la concentration mentale et la prière. » 

 

L’idéal de prière de Sundar Singh n’est pas celui de la liturgie à 

l’église, ni celui du culte public lors des réunions de croyants, mais 

plutôt la prière silencieuse dans la chambre intérieure ou dans la 

solitude des collines. 

 
« Il est tout à fait naturel qu’aucune forme de service religieux ne puisse 

jamais satisfaire les personnes profondément spirituelles, car celles-ci 

sont déjà en communion directe avec Dieu dans la méditation et sont 

toujours conscientes de sa présence bénie dans leur âme. » « Si vous ne 



203 
 

pouvez pas trouver le Christ dans la grande congrégation, allez dans votre 

chambre tranquille, et vous le trouverez là. Dans la solitude, Dieu peut 

nous parler plus facilement que lorsque nous sommes parmi les autres ; 

dans le calme de la solitude, lorsque le regard du cœur est fixé sur le 

Christ, nous obtenons la paix à laquelle nous aspirons. » 

 

Dans ce passage, Sundar Singh généralise à partir de sa propre 

expérience et néglige le fait que, pour beaucoup de gens, la seule 

« pièce tranquille » qu’ils connaissent est la maison de Dieu, et que 

pour beaucoup, même pour un Luther, l’expérience du culte public 

est exactement le stimulus dont ils ont besoin pour pratiquer la 

prière privée. De plus, nombreux sont ceux, même parmi les plus 

grands mystiques catholiques, qui trouvent que la vue de l’hostie et 

du tabernacle, symboles quasi sensibles de la présence du Christ, 

éveille l’expérience la plus sainte et la plus pure de la prière. La 

grande pensée primitive de l’Église du Christ s’unissant dans la 

liturgie afin de louer le Père de notre Seigneur Jésus-Christ, 

« comme d’une seule bouche », et ensemble « de l’invoquer d’un 

commun accord », est étrangère à l’esprit du sadhu. Le chanoine 

Streeter a remarqué à juste titre que Sundar Singh vient de « la 

terre classique des ermites ». Ni le brahmanisme ni le bouddhisme 

ancien ne connaissaient de culte public ; et dans l’hindouisme, il 

occupe une position très subordonnée : les gens ordinaires se 

contentent généralement de faire la puja (le culte privé dans le 

temple devant la représentation du dieu) ; l’ascète, au contraire, se 

consacre au sandhya, culte dans le silence et la solitude. 

Ce tempérament d’ermite ressort encore plus clairement dans 

l’activité apostolique du sadhu. Sundar Singh évangélisait tout 

seul, non seulement sans aucune missio canonica ecclésiastique, 

mais aussi sans aucun lien avec une société missionnaire : « Je 

n’appartiens à aucune société particulière ; à cet égard, je suis tout 

à fait seul. » Tandis d’autres grands hommes religieux indiens qui 

avaient une tendance tout aussi forte à la solitude, Jina et Bouddha, 

ont fondé une sangha, un ordre religieux, auquel était rattaché un 

ordre de tertiaires, ou une confrérie laïque ; tandis que Gourou 

Nanak, le fondateur de la religion précédente de Sundar Singh, a 



204 
 

créé une communauté religieuse ; tandis que saint François 

d’Assise, qu’il honore tant, a donné naissance à une grande 

fraternitas, le sadhu n’a jamais ressenti le désir de rassembler 

autour de lui une communauté de personnes partageant les mêmes 

idées et pouvant l’aider dans sa difficile mission. « Saint François 

s’est senti appelé par Dieu à fonder un ordre, mais je ne me sens 

pas appelé à le faire. » Bien que quelque quatre cents jeunes 

hommes l’aient supplié de les accepter comme disciples, il les a 

systématiquement renvoyés ; dans sa prédication de l’Évangile, il 

était généralement seul, même s’il lui arrivait de temps à autre de 

rencontrer des personnes partageant les mêmes idées, avec 

lesquelles il errait et prêchait. 

Cet individualisme marqué se fond cependant dans un esprit 

universel, plus prononcé chez lui que chez d’autres chrétiens 

éminents. Le dicton de Jacob Böhme trouve toute sa vérité dans le 

sadhu : « Un chrétien n’appartient à aucune secte ; il peut vivre au 

milieu des sectes et assister à leurs offices, mais il n’appartient à 

aucune secte. » C’est précisément parce que le sadhu n’appartient à 

aucune confession chrétienne particulière, puisque, comme il le dit 

lui-même, il appartient « à tous ceux qui appartiennent au Christ », 

qu’il est capable de servir tout le monde avec son message. « Je suis 

libre d’aller partout ; pour moi, il n’y a pas de barrières 

ecclésiastiques. » Jusqu’à son époque, il n’y avait aucun autre 

exemple dans l’histoire de l’Église chrétienne d’un homme de son 

calibre qui ait prêché l’Évangile dans autant d’Églises et de 

communautés chrétiennes : parmi les nestoriens et les jacobites, les 

syriens et les coptes, parmi les anglicans et les presbytériens, les 

congrégationalistes et les méthodistes, les luthériens et les 

réformés, les baptistes et les quakers. Et bien que l’Église 

catholique romaine ait été la seule à lui refuser l’accès à ses chaires, 

d’innombrables chrétiens latins se sont assis à ses pieds pour 

l’écouter témoigner du Christ 52. Sundar Singh entretenait des 

relations fraternelles avec toutes les confessions chrétiennes. 

 
« Dans toutes les églises chrétiennes où le Christ est aimé, je me sens 

parmi des frères : partout où je trouve de vrais chrétiens, je peux dire que, 



205 
 

même si leurs coutumes et leurs organisations me sont étrangères, je me 

sens chez moi parmi eux. » « Le christianisme n’est ni une société ni une 

église, c’est le Christ lui-même. Ceux qui vivent avec le Christ savent que 

lui-même est tout le christianisme. » 

 

Parce que le Christ est tout pour le sadhu, il lui semble que 

l’unité intérieure de tous les chrétiens est une évidence. Lorsqu’il 

s’est entretenu avec le grand défenseur de l’unité chrétienne, 

l’archevêque Söderblom, il a déclaré : « Au plus profond de l’âme et 

dans la prière, tous les chrétiens ne font qu’un » ; « en Christ, nous 

parlons tous une seule langue, qui nous suffit à tous ». Comme son 

sentiment de cette unité intérieure est si fort, il n’accorde aucune 

importance aux divisions et aux différences au sein du 

christianisme ; il les considère comme insignifiantes. À son avis, 

l’existence d’autant d’Églises et de confessions différentes révèle un 

vestige de l’esprit de caste au sein du christianisme ; il compare le 

système de castes indien aux divisions au sein de l’Église anglicane, 

respectivement « haute » et « basse » ; comme il l’a dit franchement 

au primat anglais, « le Christ n’aurait pas fait de telles différences 

entre vous ». 

 
« Les sectes sont des choses curieuses et superflues. Il n’y a qu’un seul 

Dieu, alors pourquoi tant d’Églises ? Pourquoi tant de conflits ? Il me 

semble que c’est la faute du monde. Si toutes les sectes s’unissaient en 

une seule, il n’y aurait plus de monde, il n’y aurait que le ciel. » « Je me 

dis souvent, quand je vois des chrétiens qui ne peuvent vivre ensemble en 

harmonie pendant cette courte vie terrestre, comment vivront-ils ensemble 

pendant toute l’éternité ? » 

 

Sundar Singh pense et vit dans la grande pensée de l’unité 

chrétienne. Comme l’a écrit un journal anglais : « Il enseigne aux 

Occidentaux le véritable esprit catholique avec les lèvres de 

l’Orient. » Mais comme cette unité est quelque chose de purement 

intérieur, enraciné dans le Christ, il n’a aucune foi dans les 

tentatives extérieures visant à fédérer ou à fusionner les différentes 

Églises en une seule. 

 



206 
 

« Je ne crois pas que l’union des catholiques et des protestants 

accomplirait grand-chose. Lorsque vous mélangez deux couleurs, vous 

obtenez une troisième ; ainsi, si les catholiques et les protestants 

s’unissent, vous devrez vous préparer à voir apparaître une multitude de 

nouvelles sectes et variétés. Je ne crois pas aux unions artificielles. L’unité 

extérieure est futile. Seuls ceux qui sont unis dans le Christ sont vraiment 

un en Lui et seront un au ciel. » « Les vrais chrétiens doivent être unis 

dans l’esprit, quelle que soit la différence entre leurs modes d’adoration de 

Dieu. Je ne crois pas à une unité artificielle extérieure ; je ne crois qu’à 

l’union intérieure des cœurs et des âmes. » 

 

Sadhu Sundar Singh nous offre le spectacle d’un grand croyant 

chrétien tellement immergé dans le Christ que l’Église, avec toutes 

ses organisations et ses règlements, passe au second plan. 

 
« Je ne crois en aucune Église particulière, qu’elle soit catholique ou 

protestante, mais je crois au Corps du Christ, c’est-à-dire à la communion 

collective des vrais saints et croyants. » « Je n’accorde aucune valeur à 

l’Église en tant que telle, mais j’accorde une grande importance au 

christianisme, qui pour moi signifie Jésus-Christ. À la question “À quelle 

Église appartenez-vous ?”, je réponds toujours : “À aucune. J’appartiens 

au Christ. Cela me suffit.” » 

 

Ces paroles donnent une idée très claire de sa position en 

matière ecclésiastique. En effet, dans ces mots, on retrouve presque 

l’écho de l’ancien axiome chrétien : « Là où est Jésus-Christ, là est 

l’Église catholique. » Il existe néanmoins une légère différence. Les 

représentants classiques de la conception chrétienne de l’Église ne 

conçoivent pas l’Église d’une manière aussi spirituelle que Sadhu 

Sundar Singh ; ils ne séparent pas autant l’Église visible de l’Église 

invisible. Pour eux, l’Église – et ils incluent dans ce terme l’Église 

visible et institutionnelle – est « le prolongement de la vie du 

Christ », le « Corps mystique » du Christ, son « Épouse » bien-

aimée, la « Vierge Mère des Fidèles ». Ce ne sont pas seulement les 

anciens Pères de l’Église qui s’expriment ainsi, au premier rang 

desquels Augustin, le héraut de la grande pensée de l’Église 

catholique, mais Luther aussi chante les louanges de l’Église 

comme « la Mère qui porte et nourrit chaque âme chrétienne par la 



207 
 

Parole de Dieu ». En effet, il accepte et utilise même la phrase de 

Cyprien (comme l’a fait Calvin), extra ecclesiam nulla salus. « Dans 

cette Église unique, toute âme qui désire être sauvée doit trouver 

une place et faire partie du corps collectif, car en dehors d’elle, 

personne ne sera sauvé. » Sundar Singh parle continuellement du 

Christ éternellement vivant ; les paroles d’adieu du Seigneur 

ressuscité : « Voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’à la fin du 

monde », lui sont très chères, et il les cite constamment. Mais il voit 

cette vie éternelle se dérouler uniquement dans la vie intérieure et 

extérieure du chrétien individuel, et non dans la vaste communauté 

de l’Église. Il est profondément imprégné du sens de la valeur et de 

la réalité de l’Incarnation du Fils de Dieu ; dans de merveilleuses 

paraboles, il proclame le grand paradoxe selon lequel le Roi de 

gloire est venu vivre sur terre sous une apparence humaine si 

pauvre. Mais il ne voit pas que cette Incarnation, ce dépouillement, 

se poursuit dans le Corps mystique du Christ, l’Église. Dans un 

passage d’une grande beauté, Clément de Rome parle du mystère 

du caractère éternel de l’Incarnation du Christ. « Je crois que vous 

savez bien que l’Église vivante est le Corps du Christ... L’Église, 

comme notre Sauveur, était spirituelle, mais dans les derniers 

jours, Il s’est manifesté afin de nous racheter. C’est pourquoi 

l’Église, qui est spirituelle, s’est également manifestée dans la chair 

du Christ, montrant ainsi clairement que si l’un d’entre nous chérit 

et ne détruit pas ce mystère dans la chair, il le comprendra dans le 

Saint-Esprit ; car cette chair symbolise l’Esprit, et nul ne pourra 

voir l’image originale s’il détruit le symbole. C’est pourquoi, frères, 

dit le Seigneur : “Préservez la chair, afin d’hériter de l’Esprit.” Mais 

si nous disons que la chair est l’Église et que l’Esprit est le Christ, 

alors celui qui pèche contre la chair pèche contre l’Église, et un tel 

homme ne peut avoir part à l’Esprit, qui est le Christ 53. » 

Le prédécesseur de Sundar Singh, Brahmabandhav, a 

approfondi ce mystère lorsqu’il a écrit : « Il n’y a qu’un seul fait qui 

se rapproche de la grandeur de l’Incarnation, et c’est la fondation 

de l’Église catholique dans la chambre haute à Jérusalem. » 



208 
 

Friedrich von Hügel, défenseur idéaliste et ouvert d’esprit de 

l’idéal catholique de l’Église, a souligné cette lacune dans la vie et 

la pensée de Sundar Singh en ces termes impressionnants : 

 
« Le sadhu accepte la fondation de l’Église de manière très simple, très 

réaliste ; il accepte l’Incarnation, la descente du Fils de Dieu du ciel dans 

l’espace et le temps, de manière très pure et très simple, mais quelle chose 

formidable elle est pour lui ! De plus, il considère le pôle héroïque de 

l’Église – la vie monastique – de manière très simple et très réaliste. Il a en 

effet un sens très fin de la manière dont le christianisme, vu sous un 

certain angle, est essentiellement héroïque et ascétique, sans être pour 

autant rigide ou sévère. Il montre également une réelle reconnaissance et 

un réel amour pour le pôle domestique de l’Église, lorsqu’il chérit un 

amour tendre pour sa merveilleuse Mère et lorsqu’il exhorte la plupart des 

convertis gagnés grâce à ses efforts à poursuivre sa vie et son œuvre, mais 

dans un esprit nouveau. Une fois de plus, quelle importance la chose revêt 

dans son esprit ! Mais il lui est impossible d’accepter tout simplement, de 

manière tout à fait réaliste, une Église historique concrète, qui inclurait la 

fondation de l’Église qu’il accepte déjà d’une manière aussi concrète et 

historique, et qui contiendrait en elle-même le pouvoir d’une révélation 

supplémentaire. Il s’en tient fermement au fait de l’Incarnation sans 

affirmer “l’extension de l’Incarnation”, qui est le point de vue fortement 

défendu et affirmé par d’innombrables saints dans le passé. » 

 

Friedrich von Hügel soulève un autre point qui éclaire la 

position unilatérale du sadhu à l’égard de l’Église. Sundar Singh 

est un modèle d’humilité, comme peuvent en témoigner tous ceux 

qui l’ont vu et entendu. Mais il ne manifeste pas cette humilité en 

se soumettant à la doctrine de l’Église tout entière. Selon la pensée 

catholique (et pas seulement celle des chrétiens catholiques 

romains), l’idéal complet de l’humilité chrétienne inclut cet aspect. 

Dans un autre passage, Friedrich von Hügel dit très joliment : 

 
« Nous pouvons déceler une certaine incomplétude dans l’humilité d’un 

homme, tant qu’elle consiste en une humiliation devant Dieu seul et qu’elle 

prétend tirer toute son aide religieuse, sans aucune médiation des sens et 

de la société, de façon purement spirituelle, de l’Esprit pur infini 

uniquement. L’humilité complète exige impérativement que je reconnaisse 

continuellement mon besoin multiforme de mes semblables, en particulier 



209 
 

de ceux qui sont plus sages et meilleurs que moi, et mon besoin permanent 

de formation, de discipline, d’intégration ; l’humilité complète exige une 

obéissance filiale envers les hommes et les institutions, ainsi qu’un 

échange fraternel, une autorité paternelle et une supervision. » 

 

Ce n’est pas que le sadhu manque en quoi que ce soit de ce genre 

d’humilité. Sa disposition non seulement à donner, mais aussi à 

recevoir, à parler non seulement de ses propres expériences, mais 

aussi à apprendre des expériences des autres, s’est révélée à 

maintes reprises dans ses relations avec les chrétiens occidentaux. 

 
« Personne ne peut jamais dire : “J’en sais assez, je n’ai pas besoin 

d’apprendre des autres.” Nous apprenons chaque jour, et tout comme 

j’apprends chaque jour de ceux que je rencontre en Orient, j’apprends 

aussi de mes frères en Occident. » 

 

Le sadhu manque cependant du sentiment d’être pleinement 

intégré dans le grand organisme de l’Église tout entière, du contact 

avec la tradition séculaire de l’Église chrétienne, de la 

reconnaissance de ce qui a été cru à tout moment, en tout lieu et par 

tous les hommes. C’est pourquoi il ne comprend pas le grand 

symbole de la continuité historique et institutionnelle de l’Église : 

la succession épiscopale des apôtres, mais il s’exprime à ce sujet 

dans un esprit tout à fait donatiste : 

 
« Je ne crois pas à la doctrine de la succession apostolique... La 

véritable succession spirituelle a été interrompue à plusieurs reprises, car 

les évêques et papes consacrés ne l’ont pas tous été par le Saint-Esprit. » 

 

Comme les rishis indiens et la plupart des individualistes 

chrétiens, il considère l’expérience personnelle du salut comme le 

seul critère de la vérité religieuse. C’est la seule façon de 

comprendre pourquoi il affirme ses propres expériences mystiques 

contre tous les enseignements et toutes les traditions de l’Église. De 

très nombreux saints chrétiens de l’Antiquité, du Moyen Âge et 

d’époques plus récentes ont connu des extases et des visions comme 

le sadhu, mais aucun d’entre eux n’aurait osé accorder plus 



210 
 

d’importance à ses propres révélations personnelles qu’à la 

tradition ecclésiastique. Cette comparaison n’a pas pour but de 

critiquer la piété du sadhu, qui est merveilleusement éclairante par 

sa certitude et sa sûreté ; elle montre seulement que d’autres 

grands saints chrétiens avaient un idéal d’humilité plus inclusif. Il 

est toutefois indéniable que cet individualisme radical présente un 

réel danger pour la santé mentale et l’équilibre de la vie spirituelle, 

que des âmes moins grandes que celle du sadhu pourraient 

facilement trouver trop difficile à supporter. Dans son cas, comme 

l’a souligné Söderblom, ce danger est écarté par sa familiarité avec 

le Nouveau Testament. 

L’attitude de Sundar Singh envers la conception de l’Église 

révèle un léger parti pris. Ce parti pris s’explique par le fait qu’il 

est issu du monde spirituel individualiste de l’hindouisme et qu’il 

n’a d’abord été en contact qu’avec les formes les plus individualistes 

du christianisme, c’est-à-dire les formes les plus protestantes du 

presbytérianisme et de l’anglicanisme low church, de sorte que, 

comme le dit Zacharias, converti au catholicisme : « En lui, 

l’individualisme protestant et hindou se sont rencontrés et se sont 

mutuellement renforcés. » Il est certain que la personnalité de 

Sundar est si riche, si profonde, si aimante, qu’elle ne pourrait être 

plus attrayante si elle était plus ecclésiastique, surtout en Inde. 

Mais ceux qui étudient les saints de l’Église primitive et du Moyen 

Âge et voient comment leur piété personnelle profonde et riche était 

équilibrée et complétée par leur sens catholique de l’Église, verront 

qu’ils représentent un idéal plus complet que celui qui a été donné 

au sadhu, qu’il s’agisse de le percevoir ou de le mettre en œuvre. 

Mais où aurait-il pu trouver l’Église dans la communion de laquelle 

il aurait pu accomplir sa haute vocation à la vie de sadhu ? C’est le 

grand problème que Friedrich von Hügel tente de résoudre dans 

une lettre remarquable adressée au chanoine Streeter. Ni l’Église 

anglicane, ni l’Église presbytérienne, ni l’Église catholique romaine 

n’auraient pu être pour lui un foyer spirituel, du moins sous la 

forme sous laquelle elles existent et fonctionnent actuellement en 

Inde ; dans aucune d’elles il n’aurait pu exercer sa vocation 



211 
 

apostolique de la manière large et globale dont il travaillait en Inde 

et dans les pays voisins. Ce n’est pas la faute du sadhu, mais celle 

des Églises chrétiennes, s’il n’a pas pu saisir pleinement le sens de 

l’idée d’Église. Il ne fait aucun doute que sa position ecclésiastique 

est la volonté de Dieu pour lui. Le fait même que Sundar Singh, cet 

apôtre au grand cœur, humble et aimant, n’ait pu appartenir 

pleinement à aucune des Églises chrétiennes montre plus 

clairement que tout autre chose la nécessité de la chrétienté dans 

toute sa profondeur et toute son ampleur. La véritable Église a-t-

elle cessé d’exister ? Depuis le grand schisme du XVIe siècle, il n’y a 

plus d’Église universelle dans laquelle des apôtres et des saints 

comme le sadhu pourraient trouver leur place. Comme lui, ils 

doivent se rallier à l’Église triomphante. Mais aussi douloureux que 

soit le sentiment qui envahit des hommes comme Friedrich von 

Hugel lorsqu’ils sont confrontés à l’attitude du Sadhu envers 

l’Église, il est réconfortant et encourageant de penser que ce 

disciple du Christ peut s’adresser aux membres de toutes les 

Églises et que son message a été bien accueilli par tous. Sa 

proclamation de l’Évangile ressemble à une répétition perpétuelle 

de la prière du Grand Prêtre, « Que tous soient un », comme une 

prophétie significative de l’unité à venir de la chrétienté divisée. 

 

 

10. CHRISTIANISME ET PAGANISME  

 

Tant dans sa vie spirituelle que dans son message, Sundar 

Singh est fortement christocentrique ; comme Paul, Augustin et 

Luther, il trouve en Christ son Alpha et son Oméga ; il ne connaît 

aucun autre Dieu que celui qui s’est révélé en Christ. Mais malgré 

le fait que Christ occupe tout son cœur et toute sa vie, sa vision est 

très éloignée de l’attitude étroite et dépourvue d’amour envers les 

religions non chrétiennes qui caractérise tant l’orthodoxie 

chrétienne. « Le monde entier est plongé dans les ténèbres ; un seul 

rayon de lumière brille sur cette mer de ténèbres, la figure du Jésus 

historique de Nazareth ; le seul point de toute l’histoire du monde 



212 
 

qui ait l’approbation divine est le Golgotha » – de tels sentiments, 

que l’on peut entendre – assez étrangement – même aujourd’hui 

dans les chaires professionnelles des universités allemandes, 

seraient impossibles pour le sadhu. Il ne pourrait jamais nier à tous 

les non-chrétiens la possibilité d’entrer au paradis, comme le font 

encore si facilement les théologiens protestants chrétiens. C’est 

précisément parce qu’il est imprégné du sentiment de l’amour et de 

la miséricorde infinis de Dieu qu’un article central de sa croyance 

est que Dieu veut le salut de tous les hommes. « Dieu veut que tous 

les hommes soient sauvés et parviennent à la connaissance de la 

vérité » : le cœur du sadhu est rempli de cette pensée du Nouveau 

Testament. « La rédemption est pour toutes les races et tous les 

peuples du monde entier. » À une époque où il était très préoccupé 

par le sort des non-chrétiens, il reçut cette réponse dans l’extase : 

« S’il n’y avait aucun espoir pour tous les non-chrétiens du monde, 

alors Dieu cesserait de créer d’autres êtres humains. » « Très peu 

seront perdus, mais beaucoup seront sauvés. Ainsi soit-il. » 

À côté de ces révélations intérieures, il y a les expériences 

extérieures que le sadhu a vécues avec les religions indiennes et le 

christianisme. Tout ce qu’il a vécu dans sa propre vie et au cours de 

ses voyages missionnaires constitue une étude essentielle en 

matière de religion comparée. Il a eu l’occasion rare de comparer le 

christianisme avec les autres croyances non chrétiennes. Mais cette 

comparaison a donné des résultats très différents des comparaisons 

théoriques des théologiens occidentaux. Alors que ces derniers ne 

voient souvent que de la lumière du côté du christianisme, et du 

côté des païens une obscurité totale, seulement éclairée par 

quelques faibles rayons de lumière, le sadhu voit la lumière et 

l’obscurité des deux côtés. De profondes ombres planent sur la vie 

de la chrétienté occidentale, tandis que dans la vie des 

« chercheurs » indiens de la vérité, il y a des étincelles de lumière 

divine. Sundar Singh parle avec une certaine ironie des « soi-disant 

chrétiens » et des « soi-disant païens ». 

 
« Les gens nous traitent de païens », a-t-il déclaré lors d’une 

conversation avec l’archevêque d’Uppsala. « Imaginez un peu ! Ma mère, 



213 
 

une païenne ! Si elle était encore en vie aujourd’hui, elle serait 

certainement chrétienne. Mais même lorsqu’elle suivait la foi de ses 

ancêtres, elle était si pieuse que le terme “païenne” me fait sourire. Elle 

priait Dieu, elle servait Dieu, elle aimait Dieu, bien plus chaleureusement 

et profondément que beaucoup de chrétiens. D’après ce que je peux voir, 

il y a beaucoup plus de gens parmi nous en Inde qui mènent une vie 

spirituelle qu’en Occident, même s’ils ne connaissent pas ou ne confessent 

pas le Christ. Ils vivent véritablement selon la lumière que Dieu leur a 

donnée. Ici, vous avez le Soleil de la Justice, mais combien d’entre vous 

s’en soucient ? Les gens ici ne vivent que pour ce monde... Parmi nous, en 

Inde, nombreux sont ceux qui mènent une vie sainte. Les chrétiens ont 

reçu de Dieu comme un don un trésor inestimable, à savoir le Christ ; et 

pourtant, beaucoup d’entre eux ne peuvent renoncer à leur vie mondaine, 

mais leur cœur et leurs mains sont remplis de choses matérielles. Les 

Indiens renoncent au monde et se renient eux-mêmes, bien qu’ils n’aient 

pas reçu ce trésor de Dieu. » « Les “païens” ne cherchent pas seulement 

pendant des jours ou des mois, ils continuent à chercher la vérité avec 

sérieux et anxiété pendant des années » ; « au cours de cette recherche, ils 

doivent souffrir beaucoup ». « Mais vous, les chrétiens, vous vous lassez 

au bout de dix minutes. » « Les chrétiens nominaux de ces pays qualifient 

de “païens” les habitants des pays non chrétiens. Et il est vrai, bien sûr, 

que les gens qui vivent là-bas adorent des idoles ; mais ici, les gens 

s’adorent eux-mêmes, ce qui est encore pire. Les adorateurs d’idoles 

recherchent la vérité, mais les gens d’ici, d’après ce que je peux voir, 

recherchent le plaisir et le confort. » « Les Occidentaux ont recherché et 

trouvé la science et la philosophie. Ils savent comment utiliser l’électricité 

et comment voler dans les airs. Les Orientaux ont recherché la vérité. 

Parmi les trois Rois mages qui se sont rendus en Palestine pour voir Jésus, 

aucun n’était originaire d’Occident. » 

 

La vie du sadhu a été remplie d’expériences des plus 

surprenantes. Il a lui-même trouvé dans le christianisme ce qu’il 

n’avait pas pu trouver, malgré des années de recherche, dans la foi 

de ses ancêtres : la paix, la joie et la béatitude. Et pourtant, à sa 

grande déception, il a été contraint de constater que, pour la plupart 

de ses adeptes, le christianisme n’est pas ce qu’il est pour lui ; en 

effet, la plupart de ceux qui portent le nom de chrétiens sont loin 

derrière les soi-disant « païens » de son pays natal en termes de 

profondeur spirituelle et de sincérité religieuse. 



214 
 

« Il y avait autrefois, et il y a encore aujourd’hui, en Inde, des 

hommes qui vivent en Dieu sans connaître le Christ, c’est-à-dire 

qu’ils ne connaissent pas Son Nom. » « Dans une certaine mesure, 

Dieu a permis à d’innombrables âmes sincères en Inde de Le 

trouver. » C’est cette expérience personnelle qui, en plus de la 

pensée du Christ éternel, l’a conduit à une conception 

merveilleusement large et profonde des religions non chrétiennes, 

telle que très peu de théologiens occidentaux l’ont atteinte. La 

sphère de révélation du Logos divin – le Christ – comprend bien 

plus que l’histoire de la rédemption du Nouveau Testament, avec 

son prologue de l’Ancien Testament. « Il est la lumière qui éclaire 

tout homme venant au monde. » 

 
« Le Christ vivant se révèle à chaque homme selon ses besoins. » « Les 

penseurs non chrétiens ont également été illuminés par le Soleil de justice. 

Les Indiens ont reçu le Saint-Esprit... Tout comme chaque âme qui vit 

respire l’air, chaque âme, qu’elle soit chrétienne ou non, respire le Saint-

Esprit, même si elle ne le sait pas. » 

 

En effet, Sundar Singh va encore plus loin ; comme les penseurs 

chrétiens les plus ouverts d’esprit et les plus audacieux, il voit des 

traces de la révélation de Dieu non seulement dans les expériences 

religieuses des hommes religieux non chrétiens, mais aussi dans les 

aspects non religieux de la vie intellectuelle de l’humanité, dans la 

science et la philosophie, dans la poésie et l’art. 

 
« La vérité a de multiples facettes. Chaque personne, selon les 

capacités que Dieu lui a données, révèle différentes facettes de la vérité et 

leur donne expression... Un arbre peut attirer une personne par ses fruits 

et une autre par ses belles fleurs... De la même manière, le philosophe, le 

savant, le poète, le peintre et le mystique, chacun selon ses capacités et à 

sa manière, déclare et décrit les différents aspects de la réalité divine qui 

l’ont impressionné. Il est toutefois impossible pour l’individu d’avoir une 

conception globale de la réalité divine et de la faire connaître dans toute 

sa diversité. » 

 

Le même sadhu qui ne se lasse jamais de proclamer au monde 

entier la révélation de Dieu en Christ diffère de nombreux 



215 
 

théologiens chrétiens occidentaux en ceci : il ne réduit pas la 

révélation divine au Jésus historique. À l’instar de Justin Martyr, 

ancien apologiste chrétien visionnaire, du grand maître alexandrin 

Clément, de l’auteur de la Summa theologica et du théologien 

moderne Schleiermacher, Sundar Singh voit la révélation divine 

dans l’ensemble du domaine spirituel et intellectuel, religieux et 

non religieux. L’histoire de la religion, tout comme celle de la vie 

intellectuelle, est une sorte d’escalier qui mène au mystère du 

Christ incarné, crucifié et ressuscité. Partout, le Dieu éternel nous 

ouvre son amour et sa grâce infinis, mais nulle part dans le monde 

entier cette miséricorde n’est aussi clairement visible que dans la 

vie et les souffrances de son Fils. Partout, le Logos est à l’œuvre, 

illuminant, guidant, aidant et guérissant, envoyant ses rayons dans 

toutes les directions, mais dans le Christ incarné, ressuscité et 

éternellement vivant, ces rayons rayonnants se concentrent en une 

flamme claire et ardente. 

 
« En Inde, dit le sadhu, nous savions déjà que Dieu est bon. Mais nous 

ne savions pas qu’Il l’était au point que le Christ était prêt à mourir pour 

nous. » « Il y a beaucoup de beauté dans l’hindouisme, mais la lumière la 

plus élevée vient du Christ. » « Dans une certaine mesure, Dieu satisfait 

tout désir pour Lui-même, mais la pleine satisfaction ne se trouve que 

dans le Christ » ; « celui qui Le trouve trouve le paradis sur terre ». 

 

Puisque la lumière de la Parole éternelle illumine dans une 

certaine mesure les religions non chrétiennes, celles-ci constituent 

également une préparation, un maître d’école, qui conduit au 

Christ. Ce que la Loi était aux Juifs et la philosophie platonicienne 

aux Grecs, la sagesse des Vedas et des Sastras l’est au peuple 

indien : un tuteur qui le prépare au Christ. Brahmabandhav 

Upadhyaya, fervent défenseur de la philosophie védantique, a 

déclaré : « Le but du Vedanta est la foi en Christ, le Fils de Dieu. » 

Le Sadhu raconte l’histoire d’un pandit qu’il a connu dans le nord 

de l’Inde. Il donnait des conférences sur les livres sacrés de l’Inde 

et, à une occasion, il a conclu par ces mots significatifs : « Les Vedas 

nous révèlent la nécessité de la rédemption du péché, mais où est le 



216 
 

Rédempteur ? Prajapati, dont parlent les Vedas, est le Christ, qui a 

donné sa vie en rançon pour les pécheurs. » Lorsque ses auditeurs 

ont exprimé leur étonnement face à ces paroles, il a répondu : « J’ai 

une plus grande foi dans les Vedas que vous, car je crois en Celui 

que les Vedas révèlent, en Jésus-Christ. » Sundar Singh exprime la 

même pensée dans un langage imagé magnifique : 

 
« Les mages ont suivi l’étoile jusqu’à Bethléem. Mais lorsqu’ils sont 

arrivés à Bethléem, ils n’avaient plus besoin de l’étoile, car ils avaient 

trouvé le Christ, le Soleil de justice. Lorsque le soleil se lève, les étoiles 

perdent leur éclat. » « En Inde, nous avons de nombreux chercheurs de 

vérité authentiques, qui suivent fidèlement leur étoile ; mais seule la 

lumière des étoiles les guide. Mais vous, chrétiens, vous avez la gloire du 

Soleil. » « L’hindouisme et le bouddhisme ont creusé des canaux, mais ils 

n’ont pas d’eau vive pour les remplir. » « En ce sens, j’étais prêt à recevoir 

l’eau vive du Christ. » « Le christianisme est l’accomplissement de 

l’hindouisme. » 

 

Dans un langage simple, Sundar Singh a exprimé la vérité 

profonde que l’étude comparative des religions met de plus en plus 

clairement en évidence : la révélation universelle de Dieu à travers 

l’histoire de l’humanité et sa révélation unique en Christ sont 

profondément enracinées dans l’étendue, la hauteur, la plénitude 

et la pureté suprêmes de la religion chrétienne. C’est cette vérité 

riche et ancienne que le Nouveau Testament énonce de manière si 

claire et convaincante : 

 
« Dieu ne s’est jamais laissé sans témoignage. » « Le Saint-Esprit a été 

donné aussi aux païens. » « Et le Verbe s’est fait chair et a habité parmi 

nous, et nous avons contemplé sa gloire, la gloire du Fils unique venu du 

Père, plein de grâce et de vérité. » « Et nous avons tous reçu sa grâce, et 

grâce pour grâce. » 

 

 

 

 

 

 



217 
 

 

 

PARTIE V 
 

L’importance de Sundar Singh  
 

1. SA PLACE DANS L’HISTOIRE DE LA RELIGION CHRÉTIENNE  

 

Le sadhu est une personnalité religieuse éminemment créative. 

Même s’il est étroitement lié à d’autres grands esprits de la 

tradition chrétienne, sa pensée et sa vie religieuses n’en sont pas 

moins entièrement originales et fondamentalement les siennes. Il 

est tout à fait impossible de dire qu’il appartient à une école 

particulière de pensée chrétienne. Il serait tout aussi erroné de le 

classer parmi les mystiques médiévaux que parmi les réformateurs 

du XVIe siècle ; nous ne pouvons pas non plus le placer parmi les 

anciens martyrs et confesseurs de la chrétienté primitive, pas plus 

que parmi les grands missionnaires de l’Église occidentale dans 

l’Antiquité ou dans les temps modernes. Dans sa vie intérieure, il 

est très proche de la famille des mystiques chrétiens. Son amour de 

la solitude et de la contemplation, sa pratique régulière de la 

méditation et de la réflexion, sa méthode de prière théocentrique, 

ses fréquentes visions et extases, sa conception du ciel – tout cela 

pointe vers le mysticisme. Le fait qu’il allie une vie de travail 

acharné au service de ses frères à une riche expérience 

contemplative ne diminue en rien son droit d’être qualifié de 

mystique ; en effet, c’est une marque suprême du mystique chrétien 

que de pouvoir combiner la vie contemplative et la vie active, 

l’alternance entre la tranquillité sainte et l’activité nécessaire, 

comme le dit si bien Bernard de Clairvaux. Mais il est frappant de 

constater qu’un esprit comme le sien, qui a tant en commun avec 

les mystiques chrétiens, soit pourtant en si étroit accord avec 

Martin Luther, qui était tout le contraire d’un mystique médiéval 

dans sa conception des doctrines centrales du christianisme, du 

Christ et du salut, de la foi et des œuvres. La vie d’abnégation, de 



218 
 

pauvreté et de célibat de Sundar est tout à fait conforme à l’idéal 

monastique tel qu’il est compris dans l’Église catholique ; en 

revanche, il n’y a pas de place dans son idéal de service pour le 

troisième consilia evangelica, le conseil d’obéissance, qui implique 

la soumission volontaire à une règle monastique et à un supérieur 

monastique en tant que représentant de Dieu. 

Dans son sens des valeurs éternelles, dans son abandon 

incessant au monde surnaturel, dans son transcendantalisme et 

dans son contact vital avec la communio sanctorum, Sundar Singh 

est en harmonie avec la conception catholique du christianisme 

exprimée dans son dogme, sa liturgie et son système éthique. 

Pourtant, dans son indépendance vis-à-vis de toute autorité 

ecclésiastique et dans l’importance qu’il accorde au caractère 

déterminant de l’expérience intérieure comme seule base de 

certitude, il est entièrement protestant, et essentiellement 

luthérien. Ce n’est pas un hasard s’il parle avec tant 

d’enthousiasme de Martin Luther, « ce merveilleux réformateur et 

homme de Dieu ». Dans un certain sens, Sundar Singh pourrait être 

décrit comme plus protestant – c’est-à-dire plus spirituel – que les 

réformateurs, dans la mesure où il accorde moins d’importance à 

l’autorité objective de la « Parole de Dieu ». Mais Sundar Singh est 

aussi profondément catholique, à mille lieues de l’orthodoxie 

protestante dans l’universalité et l’ampleur avec lesquelles il 

affirme les éléments de vérité et de révélation dans les religions non 

chrétiennes. D’un autre côté, il est typiquement protestant et 

presque piétiste dans l’importance qu’il accorde à la nécessité de se 

convertir au Christ et dans l’accent qu’il met continuellement sur 

son expérience religieuse personnelle. 

Est-il donc juste de décrire la personnalité du sadhu comme un 

exemple particulièrement classique de synthèse entre le 

mysticisme extatique et l’assurance évangélique, entre la piété 

catholique et protestante ? Le sadhu est cependant beaucoup trop 

simple et original pour que l’on puisse parler de lui en termes de 

« synthèse » ou de fusion de différents types de piété. Il vient d’un 

pays où règne le syncrétisme religieux, mais il n’appartient pas du 



219 
 

tout à cette sphère. Toute sa nature est si simple, tout a grandi si 

naturellement et jailli spontanément de son être. On ne peut que 

décrire sa personnalité religieuse comme une unité primitive. Sa 

piété peut donc être qualifiée de chrétienne primitive, car dans 

l’Église primitive, les divisions qui ont conduit plus tard au schisme 

étaient encore harmonisées dans la vie organique de l’ensemble des 

chrétiens. Le jésuite De Grandmaison le dit très justement lorsqu’il 

affirme que la piété du sadhu est « un christianisme évangélique 

qui ne s’est pas développé au-delà de la période patristique ». La 

marque distinctive de cet apôtre indien du Christ est un renouveau 

spontané et naïf de l’esprit du christianisme primitif. C’est 

précisément parce que nous voyons que ce renouveau de l’esprit 

chrétien primitif est si inconscient et imprévu que nous réalisons 

que toutes les tentatives visant à intégrer le sadhu dans l’une des 

formes ultérieures de l’organisation ecclésiastique chrétienne sont 

tout à fait inutiles. 

Ce qui différencie la piété de Sundar Singh de celle de la plupart 

des mystiques chrétiens, c’est l’absence totale de tout enseignement 

formel sur les « degrés » de la vie spirituelle, sur toute forme 

d’échelle céleste. Il est vrai que « l’échelle spirituelle » enseignée par 

la plupart des mystiques chrétiens est quelque chose de bien plus 

vital que celle des yogis et des bouddhistes indiens. Mais le fait que 

le sadhu n’utilise aucun terme de classification mystique, ni 

chrétien ni indien, montre très clairement que son esprit est 

enfantin et simple, ne rêvant jamais d’analyser la vie religieuse 

intérieure. Étroitement liée à cette simplicité est l’absence de toute 

technique mystique de l’esprit, telle qu’elle a été élaborée par les 

yogis indiens et certains mystiques occidentaux plus récents. Il est 

significatif que les exercices spirituels d’Ignace de Loyola n’aient 

été d’aucune aide pour le sadhu dans sa vie de prière. Il n’est pas 

moins frappant que le symbole de l’Épouse, tant aimé par de 

nombreux mystiques chrétiens, soit pratiquement absent de sa 

pensée et n’ait aucune signification ni pour sa vie personnelle ni 

pour son message. Ce n’est que lorsqu’il fait référence à son célibat 

volontaire qu’il dit être fiancé au Christ. À cet égard également, 



220 
 

nous remarquons le caractère résolument biblique de sa pensée 

religieuse, cet esprit à la fois enfantin et viril qui est un élément si 

frappant de la personnalité de Luther. Enfin, contrairement aux 

védantistes et aux néo-platoniciens, ainsi qu’à de nombreux 

mystiques chrétiens (Denys l’Aréopagite, Eckhart, Catherine de 

Gênes, Angelus Silesius), il rejette très résolument les conceptions 

d’union avec Dieu qui impliquent une idée de « déification ». Bien 

qu’il parle souvent de la possibilité pour l’âme de devenir comme 

Dieu, il affirme avec fermeté que l’union avec Dieu consiste en un 

acte personnel de foi. « Par la foi, nous sommes en Dieu et Dieu est 

en nous. Mais Dieu reste Dieu, et nous restons ses créatures. » 

C’est par son esprit naïf et enfantin que le sadhu se distingue de 

tant de mystiques chrétiens ; et pourtant, à cet égard, il ne va pas 

aussi loin que Luther. Ce point ressort très clairement dans la 

conception spirituelle de la prière de Sundar, qui contraste 

fortement avec les idées larges et plutôt concrètes de Luther. Alors 

que le sadhu ne considère qu’un seul type de prière comme 

véritablement chrétien, à savoir la prière adressée à Dieu lui-

même, Luther estime que l’essence de la prière chrétienne consiste 

en une supplication enfantine ou en des dons matériels et spirituels, 

dans un esprit de confiance assurée fondé sur les promesses divines. 

Aussi surprenant que puisse être l’accord entre Sundar Singh et 

Martin Luther dans d’autres domaines, il existe ici un fossé tout 

aussi grand que celui qui sépare le grand réformateur des 

mystiques médiévaux. Ce contraste de tempérament religieux se 

révèle sous un autre aspect. Luther, comme d’autres réformateurs, 

est avant tout un combattant, un homme qui estime devoir défendre 

les droits de l’Évangile contre une Église apostate, tout comme les 

prophètes de l’Ancien Testament ont dû lutter pour une foi 

monothéiste pure contre une religion polythéiste florissante et 

populaire. Cela explique leur partialité et leur exclusivité, leur 

intolérance et leur dureté. Sundar Singh, au contraire, est 

l’incarnation même de la paix du Christ ; rien n’est plus étranger à 

son esprit que les conflits, les protestations et les controverses. Il 

est un prédicateur de l’Évangile, un témoin du Christ, sans aucun 



221 
 

esprit d’agressivité. Il est l’incarnation rayonnante d’un 

christianisme évangélique qui diffère de celui des Églises réformées 

en ce qu’il n’est pas exclusif mais inclusif dans son esprit. Il n’est 

pas moins significatif que ce christianisme évangélique des sadhus 

inclue les idéaux chrétiens primitifs de la vie monastique que les 

réformateurs ont si vivement rejetés en raison de la tendance qu’on 

leur attribue à favoriser un esprit légaliste et moralisateur : les 

idéaux de pauvreté et de célibat. Sundar Singh évite certes de 

parler d’une vie consacrée à la pauvreté et au célibat comme s’il 

s’agissait d’une forme de vie supérieure, mais on ne peut nier qu’il 

considère le fait de suivre pleinement Jésus à cet égard comme le 

plus haut idéal de perfection chrétienne ; Sundar Singh voue une 

admiration particulière aux moines missionnaires de l’Église 

catholique romaine en Inde. L’influence protestante est 

certainement perceptible dans la manière dont il considère les 

consilia evangelica entièrement à la lumière de la question de la 

vocation. Ce n’est que lorsqu’un homme a reçu un appel divin 

particulier et qu’il obéit à cet appel sans déprécier la voie suivie par 

ses frères que la pauvreté et le célibat sont véritablement des 

idéaux évangéliques. 

Dans sa conception mystique de la prière, dans son absence 

d’esprit de controverse et dans son idée de ce qu’implique suivre 

complètement le Christ, l’idéal religieux du sadhu est clairement 

différent de celui des réformateurs. D’autre part, il est très frappant 

de constater que son christianisme évangélique est beaucoup plus 

subjectif que celui de Luther. Pour Sundar Singh, témoigner du 

Christ signifie avant tout parler publiquement de ses merveilleuses 

expériences personnelles, et en particulier de sa conversion au 

Christ. Ce type de confession a quelque chose de bouleversant, car 

il découle d’un sentiment de nécessité intérieure et ne vise en aucun 

cas à mettre en avant sa propre personnalité, mais plutôt à glorifier 

la puissance et la miséricorde de Dieu. En même temps, il révèle 

une certaine partialité, car l’accent mis sur l’expérience personnelle 

tend à reléguer au second plan les aspects objectifs et universels de 

la révélation de la vérité divine. Il est évident que même le message 



222 
 

de Paul et des premiers apôtres, qui était également fondé sur des 

expériences personnelles du Seigneur ressuscité et exalté, avait une 

perspective beaucoup plus objective que celle du sadhu ; on peut en 

dire autant de Luther qui, malgré toute sa subjectivité passionnée 

dans ses écrits et ses prêches, garde l’élément personnel plus en 

arrière-plan que Sundar Singh. À cet égard, le sadhu a une affinité 

certaine avec le christianisme de type piétiste et méthodiste, dans 

lequel une conversion soudaine et décisive au Christ et le 

témoignage personnel du converti au Christ occupent une place 

centrale. Personne ne reprochera au sadhu cette particularité, mais 

on ne peut nier qu’elle dénote une certaine partialité et une certaine 

limitation qui, si elles étaient trop appréciées par d’autres, 

pourraient facilement devenir un danger dans la vie religieuse. 

Avant tout, nous voyons à quel point le message subjectif du sadhu 

doit être complété par une théologie fortement objective, incarnée 

dans l’enseignement de l’Église. Plus un penseur chrétien vit dans 

l’atmosphère claire de la vérité religieuse objective, plus il sera 

conscient du caractère unilatéral de la piété et de l’enseignement 

du sadhu. 

À y regarder de plus près, la personnalité de Sundar Singh 

pourrait être décrite comme primitive et évangélique, avec toutefois 

une tendance à la subjectivité piétiste et à un individualisme non 

ecclésiastique. Il incarne une foi religieuse simple, enfantine, mais 

claire et spirituelle, entièrement fondée sur le Nouveau Testament. 

Malgré son lien étroit avec le type de religion ascétique et mystique 

associé à l’Église catholique romaine, et malgré l’ouverture d’esprit 

qui le fait dépasser largement les frontières du protestantisme, son 

tempérament n’est pas typiquement catholique, mais protestant. 

L’attitude mentale catholique typique, qui consiste à s’efforcer 

d’harmoniser la vérité révélée avec l’ensemble de la vie 

intellectuelle et spirituelle de l’humanité, n’est pas apparente chez 

lui. Les arguments théologiques, la beauté liturgique, l’esprit de 

communion ecclésiale et l’art de l’organisation ecclésiastique 

n’entrent pas dans son système de pensée ; il ne saisit pas tout à 

fait leur pleine signification pour la religion chrétienne. Avec la 



223 
 

même concentration stricte et la même exclusivité inflexible qui 

caractérisent toutes les âmes fortement évangéliques, il proclame 

continuellement « la seule chose nécessaire ». Mais c’est 

précisément sur ce point que le sadhu et les âmes apparentées sont 

vraiment grands. 

 

 

2. L’IMPORTANCE DE SUNDAR SINGH POUR L’INDE  

 

Depuis des siècles, l’Inde est une terre de religion. Plus que dans 

tout autre pays, il existe en Inde un sens extrêmement fort de la 

réalité du monde transcendant, associé à une volonté sincère de 

tout sacrifier à l’ordre surnaturel. Cette terre ne devrait-elle donc 

pas être le meilleur terrain pour la bonne nouvelle du Christ ? Le 

cœur de ce peuple ne devrait-il pas s’ouvrir volontiers à l’Évangile ? 

Et pourtant, rares sont les pays au monde où les missions 

chrétiennes ont rencontré une opposition aussi farouche qu’en Inde. 

Dès le IIe siècle après Jésus-Christ, des missionnés chrétiens ont 

commencé à y œuvrer. À cette époque, il s’agissait de missionnaires 

syriens ; le XVIe siècle a vu le début de l’activité missionnaire 

catholique romaine. Depuis le XVIIIe siècle, des missionnaires de 

toutes sortes d’Églises occidentales sont à l’œuvre en terre indienne. 

Bien que les missions chrétiennes aient laissé une empreinte 

distincte sur la vie intellectuelle de l’Inde, comme on peut le 

constater chez certains Indiens éminents de notre époque, le 

nombre d’Indiens qui confessent réellement le Christ n’est qu’une 

goutte d’eau dans l’océan par rapport à ceux qui restent fidèles aux 

anciennes traditions religieuses de l’Inde. Comparé aux efforts 

patients, persévérants et sacrificiels des missionnaires chrétiens, ce 

résultat semble décevant. La cause de cet échec réside en partie 

dans l’extrême ancienneté, la richesse et la profondeur des religions 

indiennes, mais encore plus dans l’incapacité des missionnaires 

chrétiens à adapter suffisamment leur message à l’esprit indien. Un 

éminent missionnaire jésuite, P. J. Hoffmann, va jusqu’à dire : 

« L’ensemble du travail missionnaire moderne en Inde s’est brisé 



224 
 

sur les rochers d’un européanisme rigide, et c’est pour cette raison 

qu’il s’agit d’un grand fiasco. » Le chanoine Western, qui 

appartenait à la Confrérie de l’Imitation fondée par Stokes, le dit 

très justement : 

 
« Le christianisme en Inde est trop peu indien. Il est coupé de la vie et 

de la pensée du pays, et dominé par des personnalités et des méthodes 

occidentales. Mais ces choses sont essentiellement impermanentes. » « Le 

christianisme qui a été enseigné en Inde jusqu’à présent est le 

protestantisme anglais et américain du XIXe siècle, une foi sévère et 

logique, avec une tendance à devenir plutôt terre-à-terre... avec très peu 

de sens du surnaturel, ni aucune trace de mysticisme ou d’ascétisme. Un 

christianisme de ce type pouvait montrer à la jeune Église indienne les 

faiblesses de l’idéal des sadhus, mais il ne pouvait en saisir les éléments 

nobles... L’enseignement de l’Église romaine a manifestement été favorable 

à l’idéal des sadhus, mais uniquement selon les principes traditionnels 

occidentaux. La séparation d’avec la vie indienne et la dépendance vis-à-

vis de la mission étrangère, qui caractérisent les chrétiens non romains, 

sont devenues une caractéristique encore plus forte de l’Église romaine en 

Inde en raison de son uniformité centralisée dans tous les détails de la 

doctrine et de la discipline. » 

 

Cette attitude européenne de la part de toutes les Églises qui 

tentent d’évangéliser l’Inde est en opposition directe avec les 

méthodes missionnaires du christianisme primitif. L’Évangile du 

Christ n’a pu conquérir le monde hellénistique qu’en se revêtant 

d’un habit hellénistique ; de la même manière, le christianisme ne 

conquerra le monde spirituel de l’Inde qu’en revêtant les habits de 

l’Inde. Dans la chrétienté antique, de grands penseurs, comme les 

deux Alexandriens et les trois Cappadociens, ont su revêtir 

l’Évangile du Fils incarné de Dieu du vêtement majestueux de 

l’esprit grec. Mais jusqu’à aujourd’hui, il n’est apparu, dans les 

rangs des missionnaires en Inde, aucun grand génie qui soit capable 

d’interpréter les vérités de la révélation chrétienne dans la langue 

de l’Inde. Au cours du siècle dernier, il y a eu des Indiens doués qui 

admiraient avec enthousiasme la personne et l’enseignement de 

Jésus, comme les dirigeants du Brahma-Samaj : Ram Mohan Roy 

et Keshub Ghunder Sen. Mais ils représentent tous un mélange 



225 
 

artificiel d’idées religieuses chrétiennes et indiennes ; peut-être, 

pour être plus exact, une tentative d’unir le christianisme « libéral » 

de type rationaliste avec la philosophie mystique des Upanishads. 

Presque tous, sans exception, sont incapables de comprendre 

l’intériorité du mystère de la rédemption chrétienne. Ainsi, leurs 

efforts ont abouti à une tentative de syncrétisme entre un 

christianisme quelque peu édulcoré et la sagesse des Vedas, sans 

ouvrir la voie à la pénétration des vérités vitales et centrales du 

christianisme dans la vie spirituelle de l’Inde. 

Mais ce que tous ces dignes représentants religieux d’une 

religion éclectique – qui tentait de combiner le christianisme et les 

Vedas – n’ont pas réussi à accomplir par un effort conscient, Sundar 

Singh l’a accompli tout à fait inconsciemment. Il est indien de la 

tête aux pieds, en aucune façon influencé par la culture 

intellectuelle de l’Occident. Pourtant, il s’est positionné au cœur 

même de la vie chrétienne, il a vécu entièrement dans le 

christianisme « biblique ». C’est pourquoi il a pu offrir aux Indiens 

le message pur et authentique de l’Évangile sous une forme 

indienne. C’est là que réside la grande importance de sa 

personnalité et de son message pour les missions chrétiennes en 

Inde. Personne n’a mieux exprimé cette importance que Nathan 

Söderblom : 

 
« Dans l’histoire de la religion, Sundar Singh est le premier à montrer 

au monde comment la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, dans toute sa 

pureté, se reflète dans l’âme d’un Indien. Sundar Singh lui-même est la 

réponse à une question qui occupait l’esprit des chrétiens et d’autres 

penseurs avant que l’Inde n’entre en contact étroit avec le monde 

intellectuel occidental : “À quoi ressemblera le christianisme en Inde, s’il 

devient un jour plus qu’une simple ramification de l’Occident ?”... Voici un 

Indien qui est resté indien de bout en bout, mais qui a néanmoins absorbé 

l’essence de l’Évangile dans son être et s’est entièrement abandonné au 

Christ. Vous trouverez difficilement en Occident quelqu’un qui se soit 

imprégné plus profondément du Nouveau Testament et du Psautier que 

Sundar Singh. Ce qui frappe chez lui, ce n’est pas l’union de l’esprit indien 

avec le christianisme, mais la manière dont il intensifie et illumine le 

véritable christianisme scripturaire, dont nous, Occidentaux, pourrions 

également beaucoup apprendre. » 



226 
 

Sundar Singh était profondément convaincu que le 

christianisme ne pourrait pénétrer dans le cœur et l’âme des 

Indiens que s’il leur était présenté sous une forme indienne : « Les 

Indiens ont grand besoin de l’eau de vie, mais ils ne la veulent pas 

dans des récipients européens. » Or, seul un Indien comme le sadhu 

est capable d’offrir l’eau de vie au peuple assoiffé de l’Inde dans son 

propre récipient. Même par son apparence, Sundar Singh était un 

sermon vivant pour ses compatriotes. Sa robe sacrée couleur safran 

était un sésame pour entrer dans les maisons du peuple, tandis que 

sa vie d’errance, de pauvreté et de solitude, marquée par 

l’abnégation, leur ouvrait le cœur. Brahmabandhav Upadhyaya dit 

à juste titre : « Notre expérience missionnaire nous a 

progressivement amenés à la conviction que le moine sannyasi est 

le seul messager capable d’offrir les mystères de la foi chrétienne 

au peuple indien. » Et Söderblom dit à peu près la même chose : « Si 

l’Inde doit un jour embrasser véritablement le christianisme, celui-

ci doit être offert aux Indiens sous une forme qui, même 

extérieurement, dans son abnégation, sa liberté et sa simplicité, 

réponde à l’idéal indien, et même le surpasse. » 

Cependant, ce n’était pas seulement le mode de vie extérieur de 

Sundar Singh qui attirait les Indiens, mais aussi sa manière de 

prêcher, qui leur était compréhensible. Il s’exprimait en paraboles, 

à l’instar de Yajnavalkya, de Bouddha et de Gourou Nanak, et 

nombre de ces paraboles étaient tirées de l’héritage indien ancestral 

des Vedas. Non seulement la forme de son message était familière 

aux oreilles indiennes, mais son contenu l’était également dans une 

large mesure. Il parle de la Maya, l’illusion trompeuse des choses 

matérielles ; ce monde est un mirage perfide qui attire les eaux puis 

les laisse mourir dans le désert aride. Il parle du Karma, de la 

grande loi morale selon laquelle chaque action pécheresse entraîne 

inévitablement la détresse et le châtiment. Comme le Bouddha, il 

parle de la Trishna, de cette soif vitale et dévorante que l’âme 

humaine désire étancher à tout prix. Comme tous les sages de 

l’Inde, il ne se lasse jamais d’exhorter ses auditeurs à atteindre le 

Samadhi, cette méditation silencieuse et tranquille qui donne au 



227 
 

cœur humain le pouvoir d’accéder à la connaissance des vérités 

divines ; et il parle du Santi, de la paix profonde de l’âme, dont tous 

les livres sacrés de l’Inde sont imprégnés. Il proclame le Bhakti, cet 

amour sacré de Dieu qui libère l’âme de tout ce monde transitoire 

et la conduit vers le haut, dans le royaume de l’éternité ; il loue le 

Maitri, cet amour vaste et universel qui s’étend à toute la création ; 

et il prêche le Moksha, la rédemption libre, bénie et complète, dans 

laquelle l’âme humaine trouve le repos dans le temps et dans 

l’éternité. Comme Gautama Bouddha, il parle de l’Amrta-dhatu, le 

« lieu où il n’y a plus de mort ». Et il plonge joyeusement dans le 

Premsagara, l’océan incommensurable de l’amour divin. Il 

contemple également l’Antaryamin, le « Guide intérieur », le Dieu 

qui a son trône dans les profondeurs les plus intimes de l’âme. Et il 

glorifie Bhagavan, le Dieu Sauveur suprême et vivant, qui élit 

domicile dans l’âme des justes afin de la remplir de salut et de vie. 

Il chante aussi l’Isvara-prasada, cette merveilleuse grâce salvatrice 

que le Rédempteur accomplit dans le cœur d’une créature humaine 

empêtrée dans les filets du péché et de la douleur. Il parle 

également du mystérieux Avatara, de la « descente », de 

l’incarnation du Dieu Sauveur, qui, sous une humble forme 

terrestre, vient vers les enfants des hommes afin de les racheter des 

mains du Malin. Tout comme le sadhu utilise les conceptions 

religieuses indiennes primitives dans ses discours publics, il 

s’inspire également de la sagesse ancienne des yogis dans ses 

conversations intimes avec quelques privilégiés. Comme les yogis 

du brahmanisme et du bouddhisme, il possédait lui aussi de 

merveilleux pouvoirs spirituels et une connaissance spirituelle, 

Radhi et Abhijna ; comme eux, il était capable de détacher son 

« corps astral » (Manomaya-kaya) de son corps terrestre et de 

s’élever dans le ciel le plus haut (Brahma-loka). Il était doté du don 

de la vue et de l’ouïe célestes (Divyam cakshur et Divyam srotram) ; 

comme eux, il avait le don de discerner les esprits, de « comprendre 

les cœurs étrangers » (Paracitta-jnana) et de se souvenir d’une 

existence antérieure (Purva-nivasa-smrti), non pas d’existences 



228 
 

terrestres antérieures, mais d’un contact spirituel originel entre 

l’âme et le Christ. 

Dans le message du sadhu, tant en public qu’en privé, nous 

percevons des échos distincts des idées directrices bien connues du 

système religieux indien du salut, tant ancien que moderne. Et 

pourtant, ce message indien n’est autre que la Bonne Nouvelle 

prêchée par Paul et Jean, Augustin, François d’Assise et Luther. 

C’est le message du Christ, le Fils incarné de Dieu, le message du 

péché et de la grâce, de la Croix et de l’Expiation, le message de 

l’humilité et de la prière, du service et de l’amour fraternel ; c’est, 

en bref, un message biblique, car le livre dont il tire sa source n’est 

ni le Veda, ni la Gita, ni le Granth, mais le Nouveau Testament. 

« La Bible, et en particulier l’Évangile de Jean, influence sa pensée 

et son discours d’une manière étonnante pour une personne aussi 

profondément indienne que lui. » Le sadhu connaissait par cœur 

l’intégralité de la Bhagavad-Gita à l’âge de sept ans, mais il est 

frappant de constater que lorsqu’il prêche l’Évangile, il utilise très 

rarement des mots ou des expressions tirés de la littérature 

religieuse indienne ; sa pensée et son langage sont imprégnés de la 

Bible. 

Ce fait explique pourquoi Sundar Singh a rejeté toutes les 

conceptions essentiellement indiennes de la religion ou de la 

philosophie qui sont en contradiction avec les idéaux chrétiens. 

Ainsi, il a complètement abandonné l’ancienne doctrine indienne de 

la transmigration des âmes, le cycle de la renaissance (samsara). 

Selon lui, cette doctrine est une « vaine tentative de résoudre le 

problème de la souffrance ». Il avoue que, même enfant, il n’aimait 

pas cette idée et qu’il aspirait à un endroit où la mort n’existerait 

plus. Toutes les grandes âmes de l’Inde ont détesté cette idée de 

renaissance et ont aspiré à « l’endroit où la mort n’existe pas » 

(amritapadam) ; mais aucune d’entre elles n’a osé remettre en 

question la doctrine de la renaissance. Le sadhu, cependant, comme 

Ram Mohan Roy avant lui, sous l’influence du christianisme 

biblique, rejette entièrement l’idée du samsara. La vie présente est 

le seul temps qu’un homme passe sur cette terre ; c’est la seule 



229 
 

période de préparation à l’éternité, « car nous ne reviendrons jamais 

à cette vie ». Ce dogme qui, pendant près de trois mille ans, a 

maintenu la pensée indienne dans l’esclavage, le sadhu n’en a été 

libéré que par l’idée chrétienne selon laquelle cette vie est la seule 

occasion de décider de l’éternité. 

Le pessimisme indien, qui trouve son expression la plus élevée 

dans l’enseignement du Bouddha, est étroitement lié à la 

conception de la renaissance ; renoncer à l’idée de renaissance, c’est 

rompre complètement avec un pessimisme séculaire et sortir à la 

lumière et à la liberté du jour. Dans les représentations bouddhistes 

de la roue de la vie, un terrible monstre démoniaque tient dans ses 

mains la balance sur laquelle sont représentés les douze nidanas, 

les maillons de la chaîne causale, du lien causal, une manière 

vivante de suggérer le lien étroit entre le pessimisme et la doctrine 

de la transmigration. Sundar Singh n’a aucune conception d’un 

destin sombre qui aurait le pouvoir de régner sur le monde ou 

d’influencer la vie des hommes. Même l’idée de l’Église primitive, 

selon laquelle ce monde gémit sous le règne de Satan et de ses 

armées, n’affecte guère sa pensée. C’est un optimiste enfantin, qui 

voit partout l’amour de son Père céleste. « Je crois que tout est bon. » 

Tout dans le monde est bon en soi, car cela vient du Créateur qui 

est pure bonté ; mais les choses matérielles peuvent nuire aux âmes 

si les hommes les utilisent à mauvais escient, en dehors de leur 

Créateur. Le sadhu tente de montrer par une parabole comment les 

choses bonnes et belles peuvent parfois avoir un effet néfaste sur le 

cœur des hommes : 

 
« Il existe dans l’Himalaya une certaine espèce de fleur dont le parfum 

plonge les hommes dans l’inconscience... Ces fleurs sont belles par leur 

forme et leur couleur ; tous ceux qui les voient se sentent attirés par elles, 

mais personne ne s’en approche ni ne s’assoit parmi elles sans être envahi 

par un sommeil mystérieux et fatal. Au début, je pensais que ces fleurs 

étaient toxiques, mais les gens m’ont assuré que ce n’était pas le cas, car 

ceux qui sont submergés par leur parfum ne meurent qu’au bout de douze 

jours, et leur mort est due à la faim et à la soif, et non à l’effet immédiat 

de la drogue. De la même manière, les choses de ce monde ne sont pas 

mauvaises en elles-mêmes, mais elles abrutissent les âmes insouciantes 



230 
 

et les empêchent d’être conscientes de leur faim et de leur soif spirituelles, 

et elles dérivent vers un sommeil qui peut facilement conduire à la mort 

spirituelle. » 

 

Mais le sadhu a dû abandonner plus que son pessimisme 

sombre ; il a renoncé à l’esprit d’ascétisme rigide, qui s’en rapproche 

beaucoup. Il n’y a guère d’autre pays au monde où l’ascétisme 

occupe une place aussi importante dans la vie religieuse qu’en Inde. 

Les Vedas et les Sastras louent fréquemment les mystérieux tapas, 

cette merveilleuse « lueur » intérieure obtenue par l’auto-

châtiment. Les Sannyasis croient qu’ils peuvent tuer en eux-mêmes 

tout désir pour le monde par une douloureuse auto-torture et 

échapper ainsi au fardeau de la souffrance du monde. Cet ascétisme 

a atteint son apogée dans l’ordre jaïn. Il est vrai que plusieurs 

hommes religieux en Inde ont reconnu l’inutilité de tous les 

exercices ascétiques extérieurs, et ils n’ont pas hésité à le dire 

clairement – Gautama Bouddha et Gourou Nanak ont fortement 

condamné l’ascétisme extrême – mais ils n’ont pas pu éliminer cette 

tendance ascétique de la piété indienne. Sundar Singh n’est pas en 

reste par rapport aux ascètes de son pays natal en matière de 

souffrance et d’abnégation ; mais il ne souffre pas et ne se nie pas 

lui-même pour devenir saint, pour acquérir le pouvoir d’accomplir 

des miracles ou pour gagner le salut ; son seul but est de témoigner 

de l’amour et de la grâce du Christ et de partager avec ses frères 

quelque chose de la plénitude de la paix et de la joie qui remplissent 

son cœur. 

 
« Je dis aux sadhus hindous : “Vous devenez sadhus parce que vous 

voulez vous torturer. Je suis devenu sadhu pour servir ; je ne me torture 

pas, bien que j’aie souvent été torturé par d’autres.” Les Indiens renoncent 

au monde et se renient eux-mêmes avant d’avoir découvert la plénitude de 

Dieu. Ils pratiquent le renoncement pour le renoncement, non pas parce 

qu’ils ont trouvé la paix, mais parce qu’ils veulent gagner la paix. » 

 

Sundar Singh rejette non seulement la forme extérieure de 

l’auto-flagellation, mais aussi ses formes plus subtiles dans le 

bouddhisme et le yoga. Il ne croit pas que Bouddha ait raison 



231 
 

d’exiger de ses disciples l’extinction consciente du désir. « Le salut 

ne consiste pas en l’annihilation du désir, mais plutôt en sa 

satisfaction. Pour vaincre la soif, nous ne devons pas la réprimer – 

un processus qui ne peut mener qu’à la mort – mais nous devons la 

satisfaire. » De la même manière, le sadhu rejette également la 

forme la plus subtile de l’ascétisme, les exercices spirituels du yoga, 

tels qu’ils sont enseignés dans le Yogasutra de Pantanjali et tels 

qu’ils sont recommandés dans les écrits bouddhistes et dans la 

Bhagavadgita. D’après sa propre expérience, le sadhu a constaté 

que tous ses efforts pour atteindre le salut étaient complètement 

inutiles et que l’homme ne peut recevoir le salut que comme un don 

gratuit et immérité de la grâce de Dieu. La paix profonde du cœur 

et les joies de l’extase céleste ne peuvent jamais être obtenues par 

des efforts égocentriques, et nos propres efforts ne peuvent jamais 

préparer le chemin à de telles expériences. 

 
« Je n’ai pas trouvé beaucoup d’aide dans le yoga. Il ne m’a aidé que 

jusqu’à un certain point. Mais comme cette aide n’était pas spirituelle, elle 

était inutile. Je m’étonnais que Jésus ne nous ait pas dit de pratiquer la 

concentration ou de faire des exercices spirituels. » 

 

Le sadhu ne connaît qu’un seul moyen d’atteindre la paix 

céleste : celui de la prière humble et de l’attention silencieuse à la 

voix de Dieu dans une contemplation méditative. Son âme est si 

profondément imprégnée de la vérité évangélique fondamentale de 

la gratia sola qu’il rejette totalement, comme un obstacle à 

l’obtention du salut, toute la technique psychologique ancestrale du 

yoga. 

Une autre tendance de la religion indienne que le sadhu a évitée, 

du point de vue de son expérience chrétienne, est l’intellectualisme, 

Jnana-marga (« la voie de la connaissance ») – c’est la voie du salut 

enseignée par les anciens Upanishads. Yajnavalkya et les autres 

voyants brahmanes font allusion à une connaissance mystérieuse, 

la connaissance de l’unité de l’Atman et du Brahma. La sagesse 

suprême du Vedanta est quelque chose qui dépasse la 

compréhension des hommes ordinaires, car elle enseigne la 



232 
 

connaissance de la Maya, de l’illusion de la multiplicité, et de 

l’Advaita, le non-dualisme du Brahma infini. Comme dans peu 

d’autres races, la tendance à la spéculation métaphysique est dans 

le sang de l’Inde. Même le bouddhisme, qui à l’origine était une 

puissante réaction contre toute philosophie métaphysique, a fini 

par s’étendre et a donné naissance à un certain nombre d’écoles de 

théologie spéculative. Le système de la Bhakti, qui met l’accent sur 

l’amour du Dieu sauveur, a également donné naissance à un certain 

nombre d’idées spéculatives subtiles. Nous retrouvons cette 

tendance intellectuelle spéculative à maintes reprises, même chez 

de grands poètes religieux comme Kabir, Nanak et Arjun, qui 

chantent les louanges de leur Dieu sauveur avec une dévotion 

débordante. Il est très étonnant que le sadhu ne montre aucune 

trace de cette tendance théologique et spéculative ; nous ne pouvons 

expliquer ce phénomène que par la pureté primitive de sa foi 

évangélique. Il mène à sa conclusion logique son idée dominante 

selon laquelle « la religion est une affaire de cœur, et non de tête ». 

La seule chose qui importe est de recevoir le don de la grâce du 

Christ dans une prière et une foi humbles, et non de s’interroger et 

de spéculer sur Dieu, le monde et la rédemption. Selon la belle 

parabole du sadhu, l’enfant qui boit du lait est plus sage que le 

chimiste qui l’analyse. À un sannyasi indien qui prêchait le 

Jnanamarga comme voie de rédemption, le sadhu répondit que 

lorsque nous avons soif, nous voulons boire de l’eau, mais que nous 

n’avons pas besoin de savoir qu’elle est composée d’oxygène et 

d’hydrogène. 

 
« Lorsqu’un homme a soif, qu’il soit savant ou ignorant, jeune ou vieux, 

ce dont il a besoin pour étancher sa soif, ce n’est pas la connaissance, 

mais de l’eau. Avant de boire l’eau, il n’a pas besoin de savoir qu’elle 

contient de l’oxygène et de l’hydrogène. S’il refusait de la boire tant qu’il 

ne comprendrait pas ce que nous entendons par oxygène et hydrogène, il 

mourrait de soif. Depuis des temps immémoriaux, les hommes ont étanché 

leur soif avec de l’eau sans rien savoir de sa composition chimique. De la 

même manière, nous n’avons pas besoin d’être instruits sur tous les 

mystères de la doctrine, mais nous avons besoin de recevoir l’eau vive que 

Jésus-Christ nous donnera, et qui seule peut satisfaire nos âmes. » 



233 
 

Ces mots nous rappellent involontairement l’une des célèbres 

paraboles du Bouddha, avec laquelle il cherchait à convaincre son 

disciple Malunkyaputta lorsque celui-ci voulait s’enquérir de 

questions métaphysiques. Si un homme était blessé par une flèche 

empoisonnée et refusait de laisser le chirurgien l’extraire avant de 

savoir exactement comment la flèche avait été fabriquée, comment 

la pointe avait été empoisonnée, tout ce qui concernait la personne 

qui l’avait tirée, d’où elle venait et à quoi elle ressemblait, le 

chirurgien ne pourrait rien faire pour lui et l’homme mourrait. De 

la même manière, un homme qui refuse de laisser retirer de son 

cœur la flèche de la curiosité nuisible avant d’avoir trouvé une 

solution philosophique à tous les problèmes de Dieu et du monde se 

trouve dans la même situation. Puisque le seul but de Bouddha est 

de libérer l’âme humaine du fardeau de la souffrance universelle, il 

refuse de se laisser entraîner dans des débats philosophiques ; pour 

le plus grand bien de l’humanité, il refuse de tenter de satisfaire la 

soif intellectuelle de vérité. Tout comme Bouddha, Sundar Singh, 

du point de vue de son expérience évangélique personnelle, refuse 

de se lancer dans des spéculations métaphysiques. Tout comme 

Bouddha, il considère que la seule chose qui compte n’est pas la 

connaissance intellectuelle, mais le salut, la rédemption, la paix de 

l’âme – santi. La pensée philosophique n’aide en rien à la recherche 

de la paix. Au cours des siècles, elle n’a pas permis à l’humanité de 

mieux comprendre les problèmes métaphysiques. C’est pourquoi le 

sadhu considère l’histoire de la philosophie comme un cycle de 

pensée sans progrès. 

 
« Il faut admettre que la philosophie n’a fait aucun progrès au cours 

des siècles. Les mêmes vieux problèmes se répètent, bien que sous de 

nouvelles formes et dans un langage nouveau. En Inde, un bœuf aux yeux 

bandés tourne toute la journée autour d’un pressoir à huile. Lorsque ses 

yeux sont débandés le soir, il constate qu’il a tourné en rond et que, bien 

qu’il ait réussi à produire un peu d’huile, il n’a pas avancé. Bien que les 

philosophes s’y emploient depuis des centaines d’années, ils n’ont pas 

atteint leur but. De temps en temps, après beaucoup de travail, ils ont 

produit un peu d’huile, qu’ils ont laissée derrière eux, mais cela ne suffit 

pas pour répondre aux besoins pressants de l’humanité. » 



234 
 

Non seulement Sundar Singh s’est entièrement libéré de 

l’intellectualisme, mais aussi du panthéisme indien. L’Inde est le 

pays classique du panthéisme. Depuis le Brihadaranyaka 

Upanishad des Vedas jusqu’à nos jours, le chant des sirènes a 

toujours été celui que le Tout est Un et que l’Un est le Tout : 

Brahma ; également « Je suis Brahma » (brahma ’smi) ; « Tu es 

Brahma » (tat tvam asi). Certes, seuls les védantistes stricts 

défendent les conceptions de l’Advaita jusqu’à leur conclusion 

philosophique finale. Mais l’idée de l’unité substantielle de l’âme et 

de Dieu, « consistant en une relation personnelle avec Dieu et 

fondée sur une tentative de prouver la personnalité de Dieu à 

l’intellect par l’unité sacrée », réapparaît continuellement chez le 

Bakhta. Les hymnes du Granth, que le sadhu connaît depuis sa 

jeunesse, sont particulièrement riches en pensées et expressions 

panthéistes. Il admet lui-même que, au début de son expérience 

chrétienne, il était encore profondément influencé par le 

panthéisme hindou et qu’il expliquait la merveilleuse paix qui 

remplissait son âme en disant qu’il était lui-même Dieu, ou une 

partie de Dieu. Mais plus il s’imprégnait de la pensée du Nouveau 

Testament, plus ces tendances panthéistes s’effaçaient. Friedrich 

von Hügel, qui s’est entretenu avec lui à Londres, s’est dit très 

étonné de le voir totalement affranchi du panthéisme. Avec une 

franchise, une clarté et une précision remarquables, le sadhu 

expose les raisons pour lesquelles il devrait y avoir une séparation 

totale entre le christianisme et le panthéisme : 

 
1. « Dieu est notre Créateur, et nous sommes ses créatures ; il est notre 

Père, et nous sommes ses enfants. » 2. « Si nous étions nous-mêmes 

divins, nous ne ressentirions plus aucun désir d’adorer. » 3. « Si nous 

voulons nous réjouir en Dieu, nous devons être différents de lui ; la langue 

ne pourrait goûter aucune douceur s’il n’y avait aucune différence entre 

elle et ce qu’elle goûte. » 4. « Être racheté ne signifie pas être perdu ou 

absorbé en Dieu. Nous ne perdons pas notre personnalité en Dieu ; au 

contraire, nous la trouvons. » 5. « Le panthéisme n’admet pas la réalité du 

péché, c’est pourquoi nous trouvons souvent des comportements 

immoraux parmi ses adeptes. » 

 



235 
 

Mais bien que le sadhu refuse d’utiliser la formule panthéiste 

d’identification « Je suis Dieu », il aime d’autant plus l’expression 

qui implique l’immanence divine, « Dieu en nous et nous en Lui », 

qui est en effet une formule de prédilection dans l’Évangile de Jean. 

Il met très clairement en évidence la différence entre identification 

et immanence dans plusieurs paraboles, dont la deuxième est 

presque littéralement identique à celle utilisée par sainte Thérèse, 

et dont la troisième peut être mise en parallèle presque mot pour 

mot avec les écrits d’Origène, de Bernard de Clairvaux et de 

Sankara. 

 
« Personne ne doit imaginer que la présence du Christ et le sentiment 

du “paradis sur terre” signifient ce qu’entend un croyant dans le 

panthéisme lorsqu’il dit : “Maintenant, je suis Dieu.” Non, nous sommes 

en Dieu et Dieu est en nous. Mais cela ne signifie pas que nous sommes 

Dieu ou qu’Il est homme. » « Il y a du feu dans le charbon, et le charbon 

est dans le feu, mais le charbon n’est pas le feu, et le feu n’est pas le 

charbon. Nous ne sommes unis à Dieu que dans la mesure où nous lui 

donnons notre cœur et lui permettons de nous baptiser avec le Saint-

Esprit. » 

« Regardez l’éponge immergée dans l’eau. L’éponge est dans l’eau, et 

l’eau est dans l’éponge. Mais l’éponge n’est pas l’eau, ni l’eau l’éponge, 

mais les deux sont des choses différentes. Lorsque nous consacrons du 

temps à la prière, nous sommes en Dieu, Dieu est en nous ; mais cela ne 

signifie pas que Dieu est notre âme ou que nous sommes Dieu. » « Tout 

comme l’eau est dans l’éponge, Dieu est partout et en toutes choses, mais 

Il ne s’identifie pas aux choses créées. » 

« Avez-vous déjà visité une forge ? Avez-vous remarqué comment le 

forgeron tenait le fer dans le feu ? Plus il restait longtemps dans le feu, 

plus il devenait incandescent, jusqu’à finir par ressembler à du feu. Le fer 

était dans le feu, et le feu était dans le fer, mais le fer n’était pas le feu, ni 

le feu le fer. Lorsque le fer a commencé à rougeoyer, le forgeron a pu le 

plier à sa guise, mais il restait toujours du fer. De même, nous conservons 

notre personnalité lorsque nous nous laissons pénétrer par le Christ. » 

 

Sundar Singh considère donc l’union du chrétien avec Dieu, non 

pas comme une union mystique de substance, mais comme une 

union mystique de personnalité. Il n’est pas moins important de 



236 
 

noter qu’il ne sépare jamais l’union avec Dieu de toute l’histoire des 

relations de Dieu avec les hommes. 

 
« L’expiation a réalisé une union qui n’existait pas auparavant. Dieu 

est en nous, et nous sommes en Lui ; je ne parle pas ici du genre d’union 

que les Indiens appellent “se perdre en Dieu”. Ils parlent du ruisseau qui 

est englouti ou perdu dans l’océan. Nous ne nous perdons pas, mais nous 

atteignons la vie en union avec Lui. » 

 

Une fois encore, cette absence totale de panthéisme est un signe 

évident de la force et de la pureté du christianisme scripturaire 

représenté par le sadhu. Lorsque le panthéisme disparaît, la 

doctrine hindoue de l’Avatara disparaît également. Selon la 

conception indienne, la divinité infinie se révèle de multiples 

façons ; le Dieu sauveur se revêt continuellement de nouvelles 

formes afin de se révéler aux hommes et de leur montrer le chemin 

du salut. Cette doctrine de l’Avatara permet à l’hindouisme de 

combiner le mysticisme le plus sublime avec l’ensemble du 

polythéisme populaire. Les innombrables divinités du panthéon 

indien sont considérées comme des incarnations du Dieu unique ; 

de plus, les dieux d’autres races et les fondateurs et saints d’autres 

religions obtiennent ainsi également une reconnaissance. Ainsi, le 

panthéisme mystique glisse imperceptiblement vers un vague 

syncrétisme. L’attitude de Sundar Singh envers ce syncrétisme (qui 

accorde à Jésus une place d’honneur dans ses rangs) est aussi 

inébranlable et modeste dans son exclusivité que celle du 

christianisme primitif envers le polythéisme de la civilisation 

décadente du monde antique. À ses yeux, Jésus-Christ est le seul 

Avatara, la seule incarnation de Dieu. Même si ces divinités 

hindoues ont pu être de vagues préfigurations du Christ éternel, le 

Verbe éternel n’a pris forme terrestre qu’une seule fois dans le 

temps. Une seule fois, il a été véritablement et pleinement homme : 

en Jésus de Nazareth. 

Cette doctrine d’une incarnation unique montre très clairement 

la grande différence qui existe entre la foi du sadhu et celle de 



237 
 

nombreux hindous et bouddhistes modernes, qui voient en Jésus un 

Avatara de Krishna ou de Bouddha. 

 
« Krishna dit : “À chaque époque, je nais pour sauver les bons et 

détruire les méchants.” Jésus, au contraire, est venu pour sauver les 

pécheurs. » 

 

Une fois encore, le sadhu révèle la puissance de la pensée 

chrétienne dans sa condamnation virulente du système des castes. 

À cet égard, il a eu de nombreux prédécesseurs dans l’histoire de la 

religion indienne. Bouddha, le prince Sakya, ne connaissait pas de 

castes dans son message ; il ne voyait que des hommes qui avaient 

besoin de rédemption ; dans sa communauté, les différences de 

caste n’avaient aucune importance. Gourou Nanak prêchait 

l’égalité de tous les hommes et l’inutilité des distinctions de caste. 

Govind Singh a tenté de combler et d’éliminer les différences de 

caste dans son Khalsa. Plus récemment, ce sont les dirigeants du 

Brahma-Samaj qui, sous l’influence du christianisme, ont pris les 

armes contre la tyrannie des castes. Mais ces efforts ont été vains. 

Jusqu’à présent, même les missions chrétiennes n’ont pas réussi à 

remporter une victoire décisive dans ce domaine. Dans une large 

mesure, les convertis chrétiens sont encore influencés par leurs 

préjugés de caste ; parmi les chrétiens indiens catholiques romains, 

il arrive parfois que des convertis refusent d’assister à la messe ou 

de recevoir le sacrement si le prêtre qui officie est membre d’une 

autre caste. Même le grand Brahmabandhav était un fervent 

défenseur du système des castes ; il parlait en termes très élogieux 

de certains chrétiens de Madras et de Bombay qui refusaient de 

toucher à la nourriture préparée par des membres d’une caste 

inférieure. Sundar Singh considère que le maintien des préjugés de 

caste est l’une des plus grandes faiblesses de l’Église chrétienne en 

Inde, en particulier dans le sud du pays. Lorsque nous réalisons la 

gravité de ce problème, nous comprenons d’autant plus clairement 

l’importance du fait que le sadhu ait rompu complètement avec le 

système des castes et que, du point de vue chrétien le plus élevé, il 



238 
 

ne se lasse jamais de lutter contre cet ancien système social de son 

pays natal, qui existe depuis plus de deux mille ans. 

Nous voyons ainsi que Sundar Singh a renoncé radicalement à 

toutes les conceptions et traditions indiennes qu’il ne pouvait 

harmoniser avec l’esprit du christianisme du Nouveau Testament. 

Son message n’est pas un compromis ; ce n’est pas une synthèse de 

la pensée religieuse indienne et chrétienne, comme tant d’esprits 

indiens et occidentaux l’ont rêvé. Le sadhu ne croit pas que les 

Upanishads et le Nouveau Testament aient la même valeur, 

contrairement au point de vue défendu par les adeptes du Brahma-

Samaj et, dans un autre registre, par un philosophe allemand et 

disciple de Schopenhauer, Paul Deussen. 

Son message est le pur Évangile de l’amour révélé par Dieu en 

Christ. Seul le langage dans lequel il habille l’ancien Évangile est 

nouveau et original ; celui-ci est toutefois aussi authentique et pur 

que dans les mains des plus grands penseurs chrétiens ; on pourrait 

presque dire qu’il est encore plus authentique et pur que celui de 

nombreux mystiques chrétiens classiques. C’est pourquoi Sundar 

Singh a le droit d’être considéré comme un apôtre du Christ, comme 

un apôtre de l’Inde. « Il exerce une influence particulière pour le 

Christ en Inde, tant parmi les chrétiens que parmi les non-

chrétiens », déclare son ancien professeur, le chanoine Wigram, un 

missionnaire qui a tendance à être quelque peu critique à l’égard de 

Sundar Singh. Même les deux hommes les plus remarquables de 

l’Inde, Rabindranath Tagore et Mahatma Gandhi, aimaient et 

estimaient le sadhu. Cet apôtre chrétien était considéré par 

certains de ses compatriotes païens comme un véritable avatara, 

une incarnation de leur Dieu sauveur ; ils lui ont même décerné, 

comme à Gandhi, le titre divin de Mahatma (que le sadhu, avec une 

véritable humilité chrétienne, a toutefois refusé de reconnaître). 

Même les Indiens qui vénèrent les Vedas et les Upanishads comme 

la plus haute révélation de la sagesse divine ne peuvent échapper à 

l’attrait de cette âme remplie du Christ. 

L’importance de Sundar Singh pour les missions chrétiennes en 

Inde ne peut être surestimée. Le Dr Macnicol, à la fois érudit et 



239 
 

missionnaire, déclare : « Il incarne l’idéal indien du disciple du 

Christ : un prédicateur itinérant aux pieds nus, animé d’un amour 

ardent dans son cœur. En lui, le christianisme et l’hindouisme 

semblent se rencontrer, et la foi chrétienne s’impose, non pas 

comme quelque chose d’étranger, mais comme une fleur qui 

s’épanouit sur une tige indienne. » Cependant, ce serait une grave 

erreur d’espérer que ce merveilleux disciple chrétien remporte une 

victoire décisive du christianisme sur l’hindouisme. Ce n’est pas 

seulement la prédication apostolique de l’Évangile qui a conquis le 

monde gréco-romain au christianisme, ni seulement l’amour 

fraternel des chrétiens ou l’héroïsme des martyrs, mais aussi le 

travail intellectuel et spirituel audacieux des anciens théologiens 

chrétiens, en particulier ceux d’Alexandrie. Pour conquérir un 

monde de pensée comme le monde hellénistique, il fallait une 

spéculation théologique afin de pénétrer les vérités chrétiennes de 

la révélation avec les méthodes de la philosophie antique. De la 

même manière, l’Inde a besoin non seulement de la simple 

prédication évangélique de la parole et de la vie (bien que cela reste 

toujours la nécessité première), mais, si elle veut conquérir 

définitivement, elle a besoin d’une réalisation théologique massive 

qui unira la plénitude de la révélation chrétienne à l’héritage 

religieux et philosophique de l’Inde, tout comme les Alexandrins et 

les Cappadociens, Augustin et Thomas d’Aquin, l’ont unie à la 

philosophie des anciens. Cela signifie qu’une nouvelle Summa 

Theologica est nécessaire, qui fera pour l’Inde ce que saint Thomas 

a si magnifiquement fait pour l’Occident. 

Cette synthèse théologique est d’autant plus importante pour 

l’Inde, bien que beaucoup plus difficile à réaliser que pour 

l’Occident, que les trésors religieux et philosophiques de l’Inde sont 

beaucoup plus anciens et plus riches que ceux de la Grèce. Sans 

cette synthèse théologique, le christianisme ne parviendra jamais à 

être pour l’Inde ce qu’il a été autrefois pour le monde gréco-romain. 

Cela ne signifie pas qu’un système syncrétique comme le Brahma-

Samaj, qui tisse ensemble divers éléments externes du 

christianisme et de l’hindouisme, soit nécessaire ; l’Inde a plutôt 



240 
 

besoin d’une synthèse qui préserve dans sa pureté tout le contenu 

de la révélation chrétienne, tout en accueillant la grande richesse 

de la vérité religieuse incarnée dans la religion et la philosophie 

indiennes, et qui lui assure un droit d’exister dans la vie 

intellectuelle du christianisme. Le sadhu ne peut réaliser cette 

synthèse que de manière très limitée, d’abord parce qu’il est avant 

tout un croyant chrétien naïf et humble et non un théologien, mais 

aussi parce qu’il s’est trop tôt coupé de la littérature religieuse 

indienne et qu’il est donc incapable d’en saisir toute la profondeur 

et l’étendue. Nous ne devons pas oublier que les connaissances en 

philosophie et en religion indiennes que le sadhu possédait lors de 

sa conversion, à l’âge de seize ans, sont trop maigres pour lui 

permettre de faire une analyse intellectuelle complète. Mais sans 

une telle analyse, qui explore les recoins métaphysiques les plus 

reculés, aucune religion ne peut l’emporter sur l’autre. Le 

témoignage courageux et enthousiaste de l’expérience chrétienne 

personnelle, avec tout l’accent mis sur la paix du cœur, ne suffira 

pas à provoquer un changement radical dans un monde religieux et 

philosophique comme celui de l’Inde. Seul un génie théologique peut 

y parvenir, une personne dotée d’une riche connaissance littéraire, 

d’une perspicacité philosophique et d’une méthode théologique, et 

surtout du don d’une foi personnelle profonde et humble. Le 

Vedanta indien avait un tel génie en Sankara, le Bhakti indien en 

Ramanuja, le bouddhisme indien en Nagarjuna. L’islam en Al 

Ghazali, le christianisme grec dans les Alexandriens et les 

Cappadociens, la chrétienté occidentale en Augustin et Thomas 

d’Aquin. Le christianisme indien ne peut lui non plus se passer d’un 

tel chef de file. Or, à ce jour, aucune figure de cette trempe ne s’est 

manifestée. Mais le fait qu’un désir pour un tel guide existe déjà au 

sein du christianisme indien et que des tentatives sincères de 

synthèse soient entreprises est démontré par l’exemple du sannyasi 

catholique romain Brahmabandhav Upadhyaya, sur lequel 

Fredrich von Hügel a été le premier à attirer notre attention. 

Brahmabandhav ne se contentait pas de l’idée de fonder un ordre 

de frères contemplatifs et prédicateurs qui serait purement indien ; 



241 
 

il avait déjà commencé à étudier les vérités chrétiennes de la 

révélation en relation avec les idées fondamentales du Vedanta, et 

il essayait d’intégrer ces vérités à la pensée indienne en utilisant 

les catégories du Vedanta. 

 
« La pensée indienne peut être aussi utile au christianisme que la 

pensée grecque l’a été à l’Europe. » « Les vérités du philosophe hindou 

doivent être “baptisées” et utilisées comme tremplins vers la foi 

catholique. » « La religion catholique doit se départir dès que possible de 

ses vêtements européens. Elle doit revêtir les habits hindous qui la 

rendront acceptable aux yeux du peuple indien. Ce changement ne peut 

être opéré que par les ordres missionnaires indiens qui prêchent la foi 

sacrée dans la langue du Vedanta. » 

 

Brahmabandhav a su exprimer très clairement les mystères de 

la Trinité et de l’Incarnation dans la terminologie de la philosophie 

indienne. Sa tentative montre la capacité de l’esprit indien à 

éclairer et à mettre en valeur les vérités fondamentales de la foi 

chrétienne, en particulier celles dont la signification a été quelque 

peu négligée par la théologie occidentale. Brahmabandhav a 

également osé appliquer l’ancien dicton d’Augustin, « le Nouveau 

Testament est caché dans l’Ancien ; l’Ancien Testament est révélé 

dans le Nouveau », à la relation entre les Vedas et le Nouveau 

Testament. Sur ce point, sa pensée est en harmonie avec celle de 

Nathan Söderblom, qui a récemment affirmé, comme principe 

directeur des missions, qu’à l’avenir, il y aura autant d’Anciens 

Testaments qu’il y a de Saintes Écritures des principales religions 

du monde. 

Brahmabandhav, qui connaissait aussi bien la théologie théiste-

vedanta de Ramanuja que la Summa Theologica de l’Aquinate, 

semblait destiné par une vocation particulière à devenir le premier 

grand théologien chrétien indien capable de réaliser une synthèse 

créative entre l’hindouisme et le christianisme. Son œuvre, 

cependant, fut ruinée par l’opposition de la hiérarchie romaine. Des 

fanatiques à l’esprit étroit ont non seulement condamné ses idées, 

mais lui ont même interdit d’exercer toute activité religieuse et 

théologique. Il en résulta qu’il se consacra de plus en plus à l’aspect 



242 
 

politique du mouvement Svaraj et finit par s’éloigner de l’Église 

catholique qu’il avait autrefois tant aimée. Mais même de son 

vivant, un protestant convaincu comme le Dr Fairbairn d’Oxford 

prophétisa la victoire de ses idées. « Il (Fairbairn) était un 

protestant agressif, mais la justice l’obligeait à dire que, malgré le 

fait que la hiérarchie actuelle de l’Église catholique romaine n’était 

pas disposée à faire des concessions aussi importantes que celles 

que la nécessité exigeait, c’était néanmoins cette Église seule, 

parmi toutes les institutions existantes, qui pouvait tirer parti 

d’une ouverture d’esprit favorable. » En fait, les projets de 

Brahmabandhav concernant un ordre religieux hindou-catholique 

et une théologie chrétienne fondée sur les Vedas ont été présentés 

à nouveau lors d’un congrès des catholiques indiens à Madras en 

1921 et approuvés. L’un des plus éminents représentants de la 

politique missionnaire catholique, Joseph Schmidlin, s’est engagé 

dans un traité enthousiaste à défendre l’honneur de ce penseur 

indien qui, de son vivant, était méprisé et qualifié d’hérétique. 

L’œuvre de Brahmabandhav est très instructive. Elle nous 

enseigne que le message chrétien, s’il veut remporter une victoire 

permanente, a besoin d’un lien plus fort et plus conscient avec la 

littérature sacrée de l’Inde que celui que l’on trouve dans la 

prédication de Sundar Singh. L’Inde a reçu un merveilleux génie 

évangélique en la personne du sadhu, mais elle a encore besoin d’un 

génie « catholique » pour combler le fossé entre le christianisme et 

la philosophie et la théologie indiennes. Avec le sadhu, l’Inde a un 

grand apôtre, mais elle a également besoin d’un enseignant, d’un 

Doctor ecclesiae aussi grand que saint Augustin ou saint Thomas 

d’Aquin. Si un tel homme lui était accordé, alors, et alors seulement, 

la victoire du christianisme sur la terre des Vedas serait assurée. 

 

 

3. L’IMPORTANCE DE SUNDAR SINGH  

POUR LE CHRISTIANISME OCCIDENTAL 

 

Avec Sundar Singh, une nouvelle époque commence pour les 

missions chrétiennes en Inde. Il a vécu et prêché l’Évangile du 



243 
 

Christ dans un langage véritablement indien et a touché le cœur de 

l’Inde. « Sur les jeunes et les vieux », dit son professeur, le Dr 

missionnaire presbytérien Fife, « sur les chrétiens et les non-

chrétiens, il exerce une influence qui n’a jamais été aussi grande 

qu’aujourd’hui. Il existe un grand nombre de véritables chrétiens 

dans le nord de l’Inde, mais Sundar Singh occupe une place 

particulière. Il n’y a qu’un seul Sundar Singh. » Dans toute l’histoire 

des missions chrétiennes, rares sont ceux à qui une sphère d’activité 

aussi étendue a été accordée. Mais la signification du sadhu 

s’épuise-t-elle dans sa proclamation de l’Évangile en Inde et dans 

les pays voisins ? Lorsqu’il a voyagé à travers les pays occidentaux, 

avait-il également un message à leur transmettre ? De nombreux 

chrétiens occidentaux, y compris d’éminents théologiens, ont 

regretté que le sadhu ait quitté son pays natal pour venir en Europe 

et en Amérique. Mais ils se trompent ; sa prédication n’a pas été 

moins utile au christianisme occidental qu’elle ne l’a été aux 

hindous et aux bouddhistes. Sa personnalité et son message 

constituent la critique la plus pertinente et la plus pénétrante des 

erreurs et des superficialités qui sont si évidentes dans le 

christianisme occidental ; en effet, j’irais même plus loin et dirais 

qu’ils sont un rappel frais et puissant des faits centraux du 

christianisme, de la « seule chose nécessaire », un appel insistant à 

la conscience de la chrétienté pour qu’elle relève le défi suprême du 

christianisme. 

Toute l’histoire du christianisme occidental offre le spectacle 

d’un éloignement sans cesse renouvelé du centre, d’une fuite 

continuelle vers la périphérie. À maintes reprises, le christianisme 

occidental s’est perdu dans les apparences, dans les formules 

dogmatiques, dans l’organisation ecclésiastique, dans la dialectique 

théologique, dans une importance excessive accordée à la culture 

intellectuelle. À maintes reprises, il a confondu l’écorce et le noyau, 

les rayons du soleil et la lumière elle-même. L’Occident n’a pas 

manqué d’hommes saints qui, par leur vie et leurs paroles, ont 

rappelé la chrétienté au Christ vivant, dont le message a été une 

invitation perpétuelle à la repentance. Mais notre époque n’est pas 



244 
 

riche en saints capables de montrer aux chrétiens le chemin du 

retour à la communion avec le Christ. Il existe certes de nombreux 

théologiens érudits et compétents, des ecclésiastiques avisés et des 

réformateurs sociaux, mais il y a très peu d’hommes de Dieu pour 

qui « le Christ est tout en tous » et qui peuvent donc être tout en 

tous pour leurs frères. Le christianisme occidental voit dans le 

sadhu chrétien un tel homme de Dieu. Ce que tant de chrétiens 

occidentaux considèrent comme appartenant au domaine de la 

légende médiévale apparaît désormais à leurs yeux comme une 

réalité vivante. Dans Sundar Singh, l’Occident voit un homme qui 

vit entièrement dans le monde surnaturel, un homme qui apporte 

un message de ce monde, un homme dont le cœur est fixé dans 

l’éternité et dont la parole et la vie sont un sermon du Christ vivant. 

Il se tient devant le christianisme occidental comme un « Élevez vos 

cœurs ! » retentissant, comme quelqu’un qui l’appelle et le conduit 

vers ce monde supérieur dont la réalité s’estompe de plus en plus et 

qui menace de sombrer dans l’oubli. 

Dans une large mesure, la chrétienté contemporaine a perdu le 

secret de cette vie spirituelle qui était une nécessité évidente dans 

les siècles précédents. Un peu à la manière de la psychologie 

indienne ancienne, Sundar Singh parle du « sixième sens », « de ce 

sens spirituel intérieur par lequel nous percevons la présence de 

Dieu dans nos vies, tout comme nous percevons les choses 

extérieures de ce monde par le biais des cinq sens du corps ». En 

Occident, ce sens de la réalité transcendantale a été atrophié et, 

dans certains cas, il a presque disparu. 

 
« Les hommes occidentaux sont très instruits en sciences et en 

philosophie, mais ils ne comprennent rien aux choses spirituelles. » « Les 

gens sont impatients d’explorer tous les autres domaines de la vérité, sauf 

celui qui concerne leur condition spirituelle. Ils sont impatients de savoir 

quand il y aura une éclipse du soleil ou de la lune, ou ce qui explique les 

taches sur le soleil. Ils essaient même d’explorer les profondeurs des 

nuages, mais ils ne se soucient pas des nuages du péché dans leur âme. » 

 



245 
 

Ce n’est pas seulement une activité intellectuelle très 

développée qui a conduit de nombreux chrétiens à perdre tout 

contact avec la réalité transcendantale – en termes plus simples, à 

oublier comment prier –, les idées philosophiques et théologiques 

rationalistes doivent également porter une part de responsabilité 

en la matière. Alors que les « païens » religieux de l’Orient cultivent 

la « vie spirituelle » comme une évidence, jour après jour et heure 

après heure, dans la pratique de la méditation, de la contemplation 

et de la prière, de nombreux chrétiens occidentaux ont jeté par-

dessus bord les exercices spirituels comme un ballast inutile. En 

effet, il existe aujourd’hui des théologiens protestants qui ont 

renoncé à toute vie intérieure de prière et de méditation, la 

qualifiant de « masse d’erreurs », et qui tentent de dissimuler la 

terrible nudité du christianisme moderne sous le voile de la 

justification théologique. « Nous avons tendance », dit Evelyn 

Underhill, « à développer de plus en plus un type de christianisme 

typiquement occidental, marqué par l’importance que l’Occident 

accorda à l’action et par son mépris de l’être ; et si nous allons 

suffisamment loin sur cette voie, nous nous retrouverons coupés de 

notre source 54. » Sundar Singh voit très clairement que la cause 

profonde de l’externalisation, de la pauvreté et de la faiblesse du 

christianisme occidental réside dans l’absence d’une vie de prière 

profonde. Un pasteur suisse dit de lui : « Avec une sage simplicité, 

il a posé le diagnostic de notre maladie. » Il se plaignait souvent : 

« Vous, les Européens, vous êtes trop pressés ; vous n’avez pas le 

temps de prier ou de vivre ! » Il a très justement résumé la 

signification de cette négligence de la vie de prière en Occident : 

« Les personnes qui ne vivent pas en communion avec Dieu dans la 

prière ne sont pas dignes d’être appelées des êtres humains ; ce sont 

des animaux dressés. » « Un chrétien sans prière est un cadavre. » 

C’est pourquoi tous ses discours en Occident étaient un grand appel 

à « prier sans cesse ». Lorsque des pasteurs suisses lui ont demandé 

ce qu’ils devaient faire pour que leur travail soit plus fructueux, il 

a simplement répondu : « Prier davantage. » « À cet égard », écrit 

Söderblom dans un passage frappant, « Sundar Singh a quelque 



246 
 

chose à enseigner à l’Occident. Mais cette leçon ne vient pas de 

l’Inde, mais de l’Évangile. L’activité répandue et toujours croissante 

de la chrétienté occidentale ne peut compenser la faiblesse de sa vie 

intérieure. » 

Selon le sadhu, c’est parce que tant de chrétiens occidentaux ont 

perdu l’art de la prière qu’ils ont perdu leur emprise sur la vérité 

chrétienne centrale de la divinité du Christ. Il plaide sans cesse 

auprès de ceux qui ne voient dans le Christ qu’un prophète et un 

maître éthique, un personnage historique, mais pas le Sauveur 

vivant et la source de toute vie. Il met en garde l’Église occidentale 

contre l’envoi en Inde de missionnaires ayant de telles opinions. 

« Ceux qui nient la divinité du Christ apportent avec eux du poison 

au lieu d’une nourriture spirituelle. » Dans sa défense passionnée 

de la divinité de notre Seigneur, Sundar Singh a un autre message 

pour le christianisme occidental. L’accent qu’il met sur cet 

enseignement central du christianisme suggère une solution à de 

nombreux esprits qui sont aux prises avec les problèmes de la 

critique biblique moderne et de la religion comparée. La foi de 

Sundar Singh dans le Christ ne repose pas en premier lieu sur le 

Jésus de l’histoire, mais sur le Christ éternel, avec lequel il vit en 

communion personnelle par la prière. Ce n’est que de ce point de 

vue qu’il contemple la figure de Jésus telle qu’il la voit dans les 

Évangiles. En cela, il est à l’opposé de tout réalisme historique 

scientifique et religieux, et encore plus éloigné de la « théorie du 

mythe » qui attire tant d’enseignants chrétiens en théologie 

dogmatique. Passer de la foi dans le Christ éternel à la foi dans le 

Jésus historique est la seule approche possible pour ceux dont la foi 

a été troublée ou entravée par la méthode adverse de la critique 

biblique et de la recherche historique sur la vie du Christ. Cette voie 

est indépendante de tous les « résultats » de la recherche 

scientifique, mais elle peut néanmoins être combinée avec ceux-ci. 

Une fois qu’un homme a vu la réalité du Christ éternel qui « s’est 

fait chair et a habité parmi nous », il constate que les problèmes de 

l’eschatologie ou de la conscience messianique du Jésus historique 

n’affectent tout simplement ni sa foi dans le Christ ni son amour 



247 
 

pour Lui. La « preuve » de la divinité du Christ ne réside pas en 

premier lieu dans les documents du Nouveau Testament, qui, après 

plusieurs décennies de recherche honnête, sont devenus quelque 

peu problématiques, mais dans la foi dans le Christ, dans la 

présence du Christ dans l’Église et dans l’âme de chaque chrétien. 

Sundar Singh en est venu à croire en l’humanité divine du 

Christ à travers son expérience personnelle, à travers son contact 

direct avec le Christ vivant. Augustin est le témoin classique de 

l’autre méthode lorsqu’il dit que le fondement de sa foi personnelle 

en Christ est la conscience de toute l’Église, le jugement collectif de 

la sphère terrestre – en effet, je ne pourrais jamais croire à la bonne 

nouvelle si l’autorité de l’Église universelle ne m’en avait pas 

convaincu. Les deux conceptions se rejoignent en ceci : elles sont 

fondées sur le Christ éternellement vivant ; l’une sur le Christ qui 

se révèle à l’âme individuelle, l’autre sur le Christ qui est le principe 

de vie d’une grande société organique. Le sadhu a rendu un grand 

service aux théologiens occidentaux, et même à tous les chrétiens, 

dans la mesure où il a détourné leur attention de la recherche 

historique pour la diriger vers la présence vivante du Fils incarné 

de Dieu. Il ouvre les yeux des deux parties (ceux qui défendent 

l’orthodoxie rationaliste et ceux qui défendent le libéralisme 

rationaliste) sur le mystère de la divinité du Christ, qui est exprimé 

très clairement dans les mots du symbole athanasien : « Perfectus 

Deus, perfectus homo. » 

Comme le message du sadhu fait prendre conscience à la 

chrétienté occidentale d’un sens renouvelé de la réalité de la vie de 

prière et de la foi dans le Christ vivant, il apporte avec lui un 

sentiment urgent de la réalité du monde éternel. Le protestantisme 

ultérieur, en particulier, a perdu ce sens immense et grave de 

l’éternité qui caractérisait le christianisme médiéval et réformé, et 

a transformé une religion, à l’origine profondément imprégnée 

d’éléments surnaturels, en un système éthique. D’autre part, pour 

la chrétienté antique, le Royaume de Dieu signifiait quelque chose 

qui renvoyait à un grand idéal divin, non réalisé sur terre, que le 

Corps sacramentel mystique de l’Église ne faisait qu’anticiper et 



248 
 

auquel il ne pouvait se substituer. Le protestantisme moderne, 

cependant, a eu de plus en plus tendance à concevoir le Royaume 

de Dieu comme se préoccupant exclusivement, ici et maintenant, 

des problèmes sociaux et éthiques. Ainsi, ce Royaume qui, dans la 

pensée des premiers chrétiens, ne pouvait être construit par l’effort 

humain, en est venu à signifier un ordre social qui ne pouvait 

évoluer qu’à partir de la conscience intérieure de l’humanité. Ce 

genre d’optimisme a produit une réaction terrible dans la théologie 

de l’école Barth-Gogarten, qui met tellement l’accent sur les idées 

de transcendance et de jugement que l’homme est plongé dans une 

« crise » et un désespoir perpétuels, et doit prendre sa « place dans 

les airs 55 ». Sundar Singh nous montre la véritable croyance dans 

le monde surnaturel, qui n’a pas plus à voir avec cette eschatologie 

négative qu’avec la foi mondaine du libéralisme. Il nous montre 

comment les chrétiens devraient vivre, même aujourd’hui, dans ce 

monde transitoire. Le cœur de la foi chrétienne est l’affirmation 

résolue de la réalité transcendantale, l’abandon incessant au 

surnaturel, mais un abandon dans la joie et la reconnaissance, dans 

l’assurance confiante du salut. 

Sundar Singh révèle très clairement cette « altérité » chrétienne 

dans sa vie apostolique marquée par la pauvreté 56 et la chasteté. 

Dans le monde protestant, il a redonné ses lettres de noblesse aux 

consilia evangelica que les réformateurs avaient abandonnés, dans 

le cadre d’une protestation justifiée contre la survalorisation et les 

erreurs du système monastique. Cependant, l’abandon complet de 

l’idéal monastique et sa conséquence logique – une idée exagérée de 

l’importance de la « vie dans le monde » comme vocation – ont porté 

des fruits amers. Schopenhauer avait raison lorsqu’il disait que cet 

abandon signifiait le « détrônement du surnaturel ». Le précurseur 

du Seigneur (Jean-Baptiste) et le Christ lui-même, Paul (le grand 

apôtre des Gentils) et de nombreux grands hommes de Dieu, 

Origène et Augustin, Benoît et François, Thomas d’Aquin et 

Bonaventure, ont incarné devant le monde les idéaux monastiques 

de pauvreté et de célibat. Le christianisme ne peut se permettre de 

renoncer à cet idéal de vie d’un côté, pas plus qu’il ne peut se 



249 
 

permettre de renoncer à l’idéal de la vocation dans le monde et au 

mariage de l’autre. Le fait que Sundar Singh, le frère prédicateur, 

ait été si chaleureusement accueilli en Europe et en Amérique est 

un signe clair que les gens ont commencé à se donner une nouvelle 

conception du monachisme des réformateurs et à apprécier les 

consilia evangelica. 

La « transcendance » de Sundar Singh transparaît très 

clairement dans sa croyance aux miracles. Le sadhu nous enseigne 

le juste milieu entre une aspiration superstitieuse au miraculeux et 

un désir rationaliste de s’en passer complètement. Il a lui-même 

connu de nombreux miracles dans sa vie mouvementée, et il voit 

dans ces évènements la preuve de l’activité du Christ vivant. Mais 

pour lui, tous ces évènements miraculeux extérieurs ne sont que des 

signes et des reflets du grand miracle central : celui du pardon des 

péchés et de la nouvelle naissance spirituelle. Celui qui croit en ce 

miracle intérieur croit également au miracle historique de 

l’Incarnation et de l’Expiation, et celui qui croit en ce miracle dans 

l’âme de l’homme et dans l’histoire ne trouve rien d’impossible dans 

le miracle extérieur ; pour lui, il s’agit seulement du rayonnement 

inévitable qui émane du grand miracle de la rédemption. Car 

l’activité du Dieu vivant ne peut se limiter à la sphère de l’histoire 

et de la vie spirituelle ; elle doit nécessairement inclure la vie 

physique de l’homme et les lois extérieures de la nature. Une telle 

vision n’implique aucune violation des lois de la nature, mais un 

sens sublime de l’ordre, qui n’est certes pas visible au regard 

profane, car il ne peut être perçu que par l’homme à l’esprit 

spirituel, dont la vision a été purifiée et intensifiée par la pratique 

régulière de la prière. Bien que, d’un point de vue historique, 

certains exemples isolés d’évènements miraculeux dans la vie du 

sadhu puissent être critiqués, sa conception religieuse du miracle 

est véritablement chrétienne, comme l’a déclaré Friedrich von 

Hügel dans une récente défense vigoureuse du sadhu, et Sundar 

Singh, dans sa simplicité, l’a exprimé de manière beaucoup plus 

claire et impressionnante que de nombreux théologiens 

occidentaux. 



250 
 

De plus, Sundar Singh a une mission particulière envers la 

théologie chrétienne et l’Église chrétienne occidentale. La 

recherche théologique doit être constamment équilibrée par une 

piété chrétienne vivante si elle ne veut pas dégénérer en 

spéculations présomptueuses, en critiques destructrices ou en 

dialectique vide. Une théologie sans piété priante est comme une 

fontaine dont les eaux se sont taries. C’est là que réside la grandeur 

des grands théologiens chrétiens du passé : ils n’étaient ni de 

simples philosophes spéculatifs ni de simples érudits, mais des 

hommes religieux, qui étaient en contact vivant avec Dieu et qui 

avaient donc quelque chose à dire et à déclarer sur Dieu, comme le 

suggère le mot théologien. Leur théologie avait une force et une 

puissance motrice très différentes de l’érudition qui porte souvent 

ce nom aujourd’hui. Leurs grandes idées théologiques leur sont 

venues alors qu’ils étaient à genoux devant Dieu en prière, 

attendant de Lui l’inspiration du Saint-Esprit. La personnalité du 

sadhu nous renvoie une fois de plus à ce type de théologie qui a 

aujourd’hui largement disparu. Les érudits en théologie occidentale 

peuvent apprendre de cet homme de Dieu simple qu’est Sundar 

Singh ce que sont la religion et le christianisme dans leur essence. 

Un pasteur suisse a dit vrai lorsqu’il a déclaré : « Le sadhu vaut 

plus que nous tous qui avons été formés en théologie ; nous 

pécherions contre la vérité si nous refusions de l’admettre. » 

Lorsqu’un théologien occidental commence à étudier un homme 

aussi richement doté de la grâce de Dieu que Sundar Singh, il sent 

sa conscience étrangement émue. Un pasteur suisse, Kiener de 

Thierachern, parle ainsi de sa rencontre avec Sundar Singh à 

Édimbourg : 

 
« Alors que je le voyais là, debout devant moi, et que je l’entendais 

parler de sa vie spirituelle, sachant d’un autre côté que j’étais entouré de 

théologiens en toge et en capuche, une question m’est soudain venue à 

l’esprit : après tout, quel est le but de nos études de théologie ? Pourquoi 

apprenons-nous et étudions-nous des centaines de choses moins 

importantes, alors que nous ne permettons pas à la plus importante 

d’entre elles d’occuper la place qui lui revient dans nos vies ? Que faisons-

nous de tout notre appareil savant, et qu’avons-nous accompli grâce à lui ? 



251 
 

Des hommes comme cet Indien peuvent faire bouger des nations. Mais 

nous, qu’accomplissons-nous ? » 

 

Le sadhu n’est pas seulement un critique de notre théologie par 

sa personnalité chrétienne vivante, mais pendant son séjour en 

Europe, il a exprimé son point de vue sur ce sujet avec une franchise 

sans réserve et une sévérité sans concession. 

 
« Je n’envoie jamais personne chez les théologiens, car trop souvent, 

ils ont perdu le sens de la réalité spirituelle. Ils peuvent expliquer les mots 

grecs et ce genre de choses, mais ils passent leur temps parmi leurs livres 

et ne sont pas assez avec le Seigneur. Je ne condamne pas la théologie 

scientifique et les théologiens en bloc ; beaucoup d’entre eux sont des 

saints. Mais, malheureusement, la mode actuelle est de tout mettre en 

doute et tout nier, de critiquer notre Seigneur, de discuter de sa divinité, 

etc. Je proteste contre cette tendance. » « Vous risquez de vous égarer. Si 

vous voulez des conseils spirituels, ne vous tournez pas vers les 

rationalistes ou les théologiens qui sont vides intérieurement, mais allez à 

la Parole de Dieu, et vous trouverez la force aux pieds du Maître. » « Les 

véritables études théologiques se font aux pieds de Jésus-Christ. Je 

voudrais dire un mot sur les collèges théologiques afin que vous ne me 

compreniez pas mal. Je ne parle pas sans réflexion. J’ai connu des jeunes 

qui, au moment où ils devaient quitter l’université et commencer leur 

travail pour le Christ, avaient perdu leur enthousiasme. Je leur ai 

demandé ce qui s’était passé. L’un d’eux a répondu au nom de tous : “Les 

insectes de la critique et de l’incrédulité ont dévoré nos âmes.” C’est 

pourquoi je sens que je dois parler ; mon amour pour mon Sauveur m’y 

oblige. J’ai moi-même souhaité étudier, mais toute cette question est un 

problème difficile ; car si la vie a été étouffée, il ne reste plus rien. J’ai 

appris beaucoup de bonnes choses à l’université concernant cette vie 

terrestre, mais l’enseignement du Saint-Esprit, je l’ai reçu aux pieds du 

Maître. Ce n’est pas que je sois opposé à toute éducation, mais une 

éducation sans vie est certainement dangereuse. Ce n’est que lorsque la 

tête et le cœur travaillent ensemble en harmonie qu’il y aura de grands 

résultats pour la gloire de Dieu. » 

Le sadhu est particulièrement opposé à la critique biblique, qu’il 

considère comme une sorte de « grippe » spirituelle. « Beaucoup de 

personnes cultivées ont suffisamment de temps pour étudier des livres sur 

la Parole de Dieu, mais elles n’ont pas le temps de la lire elles-mêmes, ou, 

si elles la lisent, elles la critiquent au lieu d’essayer d’en tirer des 

enseignements. Cette Parole a le pouvoir de nous montrer nos fautes, mais 



252 
 

nous lui trouvons des défauts et sommes toujours à l’affût d’erreurs. Ainsi, 

nous transformons une bénédiction en malédiction. Il n’est pas étonnant 

que ces personnes ne puissent comprendre ce que le Christ veut dire. » 

 

Ces dernières années, rares sont les hommes religieux qui ont 

porté un jugement aussi sévère sur la théologie contemporaine que 

Sundar Singh. Certaines de ses critiques sont certes partiales ; on 

ne peut attendre du sadhu qu’il ait une vision complète de 

l’ensemble du problème complexe que pose notre théologie. Il ne 

parvient pas à apprécier l’amour honnête et courageux de la vérité 

qui caractérise la théologie critique moderne, une véracité qui ne 

découle en aucun cas uniquement du rationalisme, mais de 

l’éthique chrétienne ; il ne se rend pas compte non plus que cette 

théologie critique a mis à la disposition de tous une grande 

connaissance historique ayant une valeur religieuse directe, dont la 

pleine signification religieuse ne deviendra peut-être évidente que 

pour les générations futures. Néanmoins, nous ne pouvons nier que 

la critique du sadhu est, dans son essence, fondée. Dans une 

certaine mesure, la théologie moderne est coupée de la vie 

religieuse personnelle. C’est la raison pour laquelle elle part de 

fausses prémisses et établit de faux critères ; c’est pourquoi, entre 

ses mains, la critique devient une arme mortelle au lieu d’un 

instrument utile. Le danger ne réside pas dans la méthode de 

critique, mais dans son utilisation unilatérale, dans l’absence de cet 

équilibre sain que procure le contact avec la vie religieuse. « Qui se 

ressemble s’assemble. » L’atmosphère dans laquelle sont nées 

l’ensemble des Écritures et les écrits patristiques est la même que 

celle dans laquelle vit le sadhu : prière, croyance au miracle, 

héroïsme – en résumé, c’est « la vie au paradis ». La recherche 

historique qui n’est pas imprégnée de cette atmosphère manque de 

l’équipement mental essentiel pour comprendre l’objet de son 

étude ; elle ne peut qu’esquisser une caricature de l’histoire 

hébraïque et paléochrétienne. Et une théologie systématique qui 

part d’une vision du monde tout à fait différente donnera toujours 

une tournure erronée à ses descriptions de l’essence du 

christianisme et de ses vérités fondamentales. Sundar Singh a mis 



253 
 

le doigt sur le point faible de la théologie moderne. Sa critique est 

douloureuse, mais elle nous ramène à ce type de théologie que les 

grands Doctores ecclesiae et les réformateurs ont enseigné, une 

théologie apprise « aux pieds du Maître ». 

L’Église occidentale, tout comme la théologie occidentale, peut 

apprendre beaucoup de ce disciple chrétien indien. Toute sa vie et 

toute son activité renforcent l’une de ses idées directrices : 

l’ecclésiasticisme et le christianisme ne sont pas la même chose. Il 

est vrai que dans son indépendance totale vis-à-vis de l’Église 

visible, il y a un aspect unilatéral qui ne peut être considéré comme 

normal pour la vie chrétienne ordinaire ; mais, d’un autre côté, il 

est frappant de voir comment un disciple chrétien, sans aucun lien 

étroit avec la religion institutionnelle, uniquement grâce à la force 

de sa libre communion avec le Christ, est capable d’accomplir les 

choses les plus grandes et les plus merveilleuses. L’exemple du 

sadhu nous met très fortement en garde contre toute surestimation 

des institutions et organisations ecclésiastiques. Lui-même a dit un 

jour à l’archevêque d’Uppsala : 

 
« J’apprécie l’ordre et les principes, mais pas trop d’organisation. Je ne 

crois pas en l’organisation telle qu’elle existe en Occident. Ici, vous 

planifiez même un programme pour Dieu lui-même afin de lui montrer 

comment il doit diriger les affaires du monde et de l’Église. » Et au pasteur 

Lauterburg, de Suisse, il a dit : « Le christianisme institutionnel n’est pas 

le christianisme. Dieu est un Dieu d’ordre, mais cet ordre doit être 

conforme à la direction du Saint-Esprit, sinon il sera inutile. » 

 

Le salut de l’Église ne réside pas dans l’organisation, ni dans la 

culture assidue de la communion ecclésiale. Le sadhu lui-même a 

découvert lors de ses voyages missionnaires en Occident 

qu’appartenir à une Église et avoir une attitude correcte envers le 

dogme ne coïncidait en aucun cas avec une communion vivante avec 

le Christ. 

 
« Il y a beaucoup de chrétiens qui en savent beaucoup sur le Christ, 

mais qui sont intérieurement desséchés ; le Christ ne vit pas dans leur 

cœur. » « À beaucoup de chrétiens occidentaux, le Christ dirait : “J’ai une 



254 
 

place dans vos églises, mais je n’ai pas de place dans vos cœurs ; vous 

m’offrez un service extérieur dans une église parce que vous n’avez jamais 

vécu avec moi.” » 

 

La personnalité et le message de Sundar Singh ont également 

une signification particulière pour l’unité des Églises chrétiennes, 

à laquelle la plupart des communautés chrétiennes aspirent 

aujourd’hui. Si la pure dévotion de Sundar Singh au Christ était 

vivante dans tous les cœurs chrétiens, alors la voie extérieure vers 

l’unité serait ouverte, et en effet vers une unité dans la foi. Pour les 

Églises protestantes, les communions et les sectes divisées et en 

conflit, Sundar Singh est une exhortation perpétuelle à l’unité et un 

exemple d’amour fraternel ; pour l’Église romaine, en revanche, 

Sundar Singh est capable de montrer que l’unité de toute la 

chrétienté ne peut être atteinte par la voie de l’uniformité et de 

l’organisation, mais uniquement par la communion avec le Christ. 

 
« Il est très regrettable que de nombreux catholiques romains se 

soucient davantage de l’Église que du Christ, qui est le chef de l’Église. Ils 

valorisent l’écorce mais négligent le noyau, ils défendent l’Église mais pas 

le Chef lui-même. » 

 

La vie et l’activité de Sundar Singh contredisent l’affirmation du 

catéchisme catholique romain selon laquelle seule l’Église romaine 

produit des saints, alors que les autres communautés chrétiennes 

« ne peuvent présenter aucun saint dont la réalité ait été confirmée 

par la marque de l’approbation divine à travers des miracles ». Le 

sadhu appartient au christianisme évangélique. Dans son attitude 

spirituelle individualiste et dans son refus de reconnaître toute 

autorité ecclésiastique, il est un protestant convaincu. Et pourtant, 

ce protestant incarne à merveille l’idéal catholique de perfection ; 

en effet, on peut même dire plus que cela : « Au cours de sa vie, il 

semble (comme le dit franchement Söderblom) remplir les quatre 

conditions classiques pour la canonisation. Des millions d’hommes 

le vénèrent comme une révélation de pureté et de bonté qui dépasse 

l’humain. Il est un exemple remarquable d’amour chrétien et 



255 
 

d’humilité. Des miracles sont associés à lui, bien qu’il n’insiste pas 

particulièrement sur l’élément miraculeux dans ses récits, mais 

plutôt sur le fait que les miracles sont pour lui l’expérience de la 

présence proche de Dieu dans sa miséricorde et sa puissance dans 

les cœurs pauvres des hommes. Il manifeste également cette joie 

continuelle que Benoît XIV a ajoutée aux conditions de la 

canonisation. Aucune personne vivante aujourd’hui ne pourrait 

remplir toutes ces conditions plus pleinement que ce simple 

évangélique vêtu de la robe safran d’un ascète indien. » 

En fait, de nombreux théologiens catholiques romains ont rendu 

hommage au sadhu, lui témoignant leur reconnaissance et leur 

admiration. Une théologienne française, écrivant sous le nom de 

« Cécile Garons », a d’ailleurs décrit Sundar Singh avec beaucoup 

d’enthousiasme comme un « second saint Paul ». Elle voit en lui la 

marque de l’approbation divine, dans la mesure où il a commencé à 

« réformer la Réforme » en « ramenant dans le protestantisme la vie 

mystique et surnaturelle », préparant ainsi la voie à la réunification 

avec Rome. – « Un pape ne pourrait pas dire autrement. » 

 
« Sundar Singh deviendra-t-il un jour catholique ? Dieu seul le sait. 

Mais je sais très bien que le jour où il deviendrait catholique, il perdrait 

toute influence sur les protestants. Ils ne l’écouteraient plus et le 

traiteraient de visionnaire et de fanatique. Je crois qu’il est un saint Paul, 

envoyé aux Gentils de l’hérésie ; il prépare la voie, que le moment soit 

proche ou lointain, au retour général des protestants dans le seul 

troupeau. » 

 

Ce que le sadhu doit montrer à la chrétienté occidentale, c’est le 

trésor perdu caché dans le champ, la perle précieuse, l’Évangile du 

Christ dans sa simplicité, sa grandeur et sa puissance. Tant de 

chrétiens occidentaux ne trouvent pas ce trésor ; d’autres le 

regardent mais ne reconnaissent pas sa valeur et le jettent. À une 

occasion, le sadhu a dit à certains chrétiens occidentaux : 

 
« Vous êtes comme un homme qui possédait un diamant sans savoir 

quelle était sa valeur. Il pensait que c’était un bijou ordinaire, alors il l’a 

vendu sans hésiter au premier homme qui lui a offert quelques roupies. 



256 
 

Plus tard, il a appris que c’était un diamant valant cent mille roupies, et il 

s’est lamenté amèrement en disant : “C’était un diamant, et je pensais que 

c’était seulement une pierre précieuse ordinaire ! Quel idiot j’ai été de le 

vendre !” Il a essayé de retrouver l’homme à qui il l’avait vendu, mais il 

était trop tard. » 

 

Tant de chrétiens occidentaux ont perdu tout sens de la 

merveille de l’Évangile. L’esprit mondain et le scepticisme, le 

rationalisme et le dogmatisme ont obscurci leur vision. Sundar 

Singh, le disciple chrétien de l’Orient, possède un pouvoir rare, que 

peu de gens possèdent, d’ouvrir leurs yeux. Ceux qui suivent le 

cours de sa vie et écoutent son message découvrent que l’Évangile 

peut apporter la paix du Christ à un cœur agité. « Le paradis sur 

terre. » 

 

*           *           *           *           * 

 

Le Dr Wherry, missionnaire presbytérien chevronné, qui 

connaissait le sadhu depuis son enfance et avait suivi son évolution 

pendant vingt ans, le qualifie de « plus merveilleux évangéliste de 

ce siècle » et de « plus grande personnalité de l’Église 

contemporaine ». Certains peuvent considérer ce jugement comme 

exagéré, mais il est indéniable que Sundar Singh était un 

évangéliste tant en Orient qu’en Occident. Il avait en fait un double 

message : pour l’Inde, que malgré ses nombreuses richesses 

précieuses, elle n’avait pas encore trouvé la perle de grand prix, la 

perle de l’Évangile ; et pour l’Occident chrétien, qu’il possédait 

certes cette perle précieuse, mais qu’elle avait été presque perdue 

au milieu du fatras accumulé par la théologie, l’Église et la culture. 

Le sadhu est un véritable héraut de ce message, car il ne se contente 

pas de le proclamer, il le vit dans sa propre vie. L’humanité a besoin 

de tels prophètes. Un jour, lorsqu’un ecclésiastique anglais 

demanda à Mahatma Gandhi comment le christianisme pouvait 

devenir une force en Inde, ce dernier répondit que la première 

condition était la suivante : « Tous les missionnaires et les chrétiens 

doivent commencer à vivre comme le Christ a vécu. » Dans le même 



257 
 

esprit, Rabindranath Tagore a écrit à un jeune pasteur anglais qui 

espérait devenir missionnaire en Inde : « Le but de tout chrétien 

devrait être de devenir comme le Christ... vous ne pouvez pas 

prêcher le Christ tant que vous n’avez pas commencé à être vous-

même comme le Christ ; et alors vous ne prêcherez pas le 

christianisme, mais l’amour de Dieu qu’Il révèle. » Ce que les deux 

plus grands hommes de l’Inde contemporaine considèrent comme 

l’idéal pour les missions chrétiennes est l’idéal de vie de Sundar 

Singh, un idéal qu’il a mis en pratique. Dans un sermon prononcé 

en Suisse, il a déclaré : « Lorsque les chrétiens sont comme leur 

Seigneur, ils témoignent de Lui dans leur vie devant les autres. » 

Et à l’archevêque d’Uppsala, il a dit : 

 
« Nous, les Indiens, ne voulons pas de doctrine, pas même une doctrine 

religieuse, nous en avons assez, plus qu’assez de ce genre de choses ; nous 

sommes fatigués des doctrines. Nous avons besoin du Christ vivant. L’Inde 

veut des gens qui ne se contentent pas de prêcher et d’enseigner, mais des 

travailleurs dont toute la vie et tout le tempérament sont une révélation de 

Jésus-Christ. » 

 

Ces paroles du sadhu s’appliquent non seulement à l’Inde, mais 

aussi à l’Occident. Dans ces mots, il exprime ce qu’il est lui-même 

et ce qu’il désire être : un disciple de Jésus-Christ. En tant que tel, 

il nous interpelle, nous et tous les chrétiens, en reprenant les 

paroles de Paul : 

 

« SOYEZ MES IMITATEURS, COMME JE LE SUIS MOI-MÊME DE CHRIST. » 

 

 

––––––– 

 

 

On trouvera dans l’édition allemande une liste complète des 

références pour toutes les citations de ce livre. 

 

 



258 
 

 

 
 

1  De ma réponse aux jésuites : Apostel oder Betrüger ? Dokumente zum 
Sadhustreit. Munich, Reinhardt, 1925 ; et également le volume publié par 
la même maison d’édition contre Pfister, Christuszeuge oder Hysteriker ? 
Neue Dokumente zum Sadhustreit. 

2  Cf. Streeter, p. 42. 
3  Sadhu Sundar Singh, Mme Parker, p. 151. 
4  Foi ancestrale. Pour les informations ci-dessus, l’auteur est 

principalement redevable aux ouvrages suivants : 

M. A. Macauliffe : La religion sikhe : ses gourous, ses écrits sacrés et 

ses auteurs, 6 volumes, Oxford, 1900. (Collection complète des documents 

religieux sikhs). Ernst Trumpp : L’Adhi Granth, ou les Écritures saintes des 

sikhs. Traduit de l’original en gurmukhi, avec des essais introductifs. 

Londres, 1877. J. D. Cunningham : Une histoire des sikhs. Londres, 1848 

(réimprimé en 1918). Khazan Singh : Histoire philosophique de la religion 

sikhe, 2 vol., Lahore, 1914. Rup Singh : Le sikhisme, une religion 

universelle. Amritsar, 1911. Mlle Field : La religion des sikhs. Londres, 

1914. Rose : Sikhs, E.R.E., xl. 508 ff. Frammande : Religionsurkunder, utg. 

N. Söderblom, 1908, 11. 678 et suiv. Bloomfield : The Sikh Religion : 

Studies in the History of Religions. Présenté à C. H. Toy, 1912, 169 et suiv. 

Oltramare : La Religion des Sikhs, RHR 63 (1911). 53 et suiv. Cabaton : 

« Les Sikhs de l’Inde et le Sikhisme », Revue du Monde Musulman, 1908, 

681 et suiv. Vinson : « La Religion des Sikhs », Revue du Monde Musulman, 

1909, 631 et suiv. Estlin Carpenter : « The Sikh Religion », Hibbert Journal, 

1911-12, 201 et suiv. Id., Theism in Medieaval India. Londres, 1921, 470 

et suiv. John Campbell Oman : Cults, Customs, and Superstitions of India. 

Londres, 1908, 83 et suiv. Teja Singh : Die Sikhbewegung in Indian und ihr 

Verhaltnis zum freien Christentum. 5 Weltkongress fur freies Christentum, 

Protokoll, 1910, 722 et suiv. H. v. Glasenapp : Die Sikhs ihr Staat und ihr 

Glaube « Der Neue Orient » Halbmonatsschrift fur das politische, 

wirtschaftliche, und geistige Leben des gesamten Ostens. Berlin, 1920, 403 

et suiv. C. Clemen : Die nichtchristlichen Kulturreligionen. Leipzig, 1921, 

11.20 et suiv.   
5  M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 179. 
6  Sanskrit : amrta-saras – « Bassin de l’immortalité ». 
7  Sanskrit : simha – « Lion ». 
8  M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 35. 
9  M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 319. 
10  Ibid., vol. iii, p. 321. 
11  M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. iii, p. 138. 



259 
 

 
12  Cf. Ernst. Trumpp, The Adhi Granth, p. 96. 
13  M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. ii, p. 250. 
14  Sanskrit : mukti. 
15  M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 39. 
16  M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. iii, p. 268. 
17  Cf. Streeter, pp. 2 et suivantes. 
18  Le récit suivant de la conversion de Sundar Singh est tiré 

littéralement de son propre témoignage ; il est principalement fondé sur le 

témoignage qu’il a donné dans un sermon à Tavannes (Suisse) le 1er mars 

1922. Cf. Streeter, pp. 5-7. 
19  Cf. J. C. Winslow, Narayan Vaman Tilak, the Christian Poet of 

Maharashtra, Calcutta, 1923 ; Charles C. Monahan, Theophilus 

Subramanyan, Wesleyan Methodist Missionary Society, Londres. 
20  Selon le recensement de 1909, l’Inde comptait 2 755 900 sadhus. 

Voir H. V. Glasenapp, Der Hinduismus, Gesellschaft und Religion in 

heutigen Indien. Munich, 1922. 
21  Voir F. J. Western, « Hindu and Christian Sadhuism ». International 

Review of Missions, 10. 1920. Animananda Brahmachari, Svami 

Brahmabandhav Upadhyaya, Calcutta, 1908. 
22  Il existe aujourd’hui un certain nombre de sadhus chrétiens. M. 

Redman écrit : « J’ai rencontré de temps à autre d’autres chrétiens qui 

vivaient comme des sadhus. Mais aucun d’entre eux ne m’a laissé une 

impression durable, à l’exception peut-être du Padre Karat Singh, qui a 

vécu et travaillé il y a de nombreuses années au Pendjab. 
23  Streeter, p. 11. 
24  Svami Thamsa Nand.  
25  Sanskrit : Ananda, félicité. 
26  Streeter, pp. 24 et suiv. Cf. la déclaration de Gandhi : « Pour moi, 

rien n’est aussi purifiant que le jeûne... Un jeûne entrepris dans le but 

d’exprimer son moi le plus profond et afin que l’esprit puisse maîtriser le 

corps est un élément puissant dans le développement de la personnalité. » 
27  Cf. Adrien Launay, Histoire de la Mission du Thibet. Lille, Paris. R. 

W. Huc, Le Christianisme en Chine, en Tartarie et au Thibet. Paris, 1837, 

ii. Herrmann auf der Heide, Missionsgeschichte Chinas u. seiner 

Nebenlanden. Tibet, Mongolei und Mandschureich. Steyl, 1897, 98 et suiv. 
28  Streeter, p. 44. 
29  Unie à Rome, elle utilise la liturgie latine en langue syrienne et a des 

évêques indigènes.  
30  Il séjourna à Kingsmead, le centre de formation de l’Association 

missionnaire étrangère des Amis. 



260 
 

 
31  « Propos de Sundar Singh lors de son séjour en Suisse » (The 

Lausanne and Neuchatel Magazine, 1922) : « Gandhi et Tagore seraient 

devenus chrétiens s’ils n’avaient pas visité l’Europe. » 
32  À l’automne 1925, il perdit presque la vue d’un œil à cause du 

trachome ; il souffrait également de graves problèmes cardiaques. En 

décembre 1925, il est gravement malade et, pendant un certain temps, son 

état est désespéré. Incapable de poursuivre son travail d’évangélisation, le 

sadhu s’est consacré à la rédaction de deux petits livres précieux, 

Méditations et Visions, et transmet ainsi à ses amis en Inde et dans le 

monde entier le message qui lui a été révélé. 
33  En 1923 et 1924, il ne réussit pas à entrer au Tibet. 
34  Streeter, p. 100. 
35  Streeter, pp. 18, 93-94. 
36  Cf. Streeter, pp. 109-156. 
37  Cf. les merveilleuses paraboles de Plotin. 
38  Dans l’Himalaya. 
39  Streeter, pp. 69 et suivantes. 
40  Cf. Streeter, pp. 74 et suivantes. 
41  Gal. v. 6. 
42  Psaume 89, 14.  
43  Jean III, 36. 
44  Littéralement : enveloppe, couverture, étui. 
45  Cf. Streeter, pp. 128 et suivantes. 
46  M. J. Salom, de Mawkhar. 
47  Streeter, pp. 204 et suivantes. 
48  Décédé en 1811. 
49  Cf. Streeter, pp. 196 et suivantes. 
50  Luther. 
51  Luther. 
52  Il ne s’est jamais plaint de l’attitude de cette Église à son égard, 

reconnaissant que ses principes ecclésiastiques ne lui permettaient pas de 

prêcher à l’intérieur de ses frontières. 
53  Ad. Cor. xiv. 2 et suiv. 
54  La vie de l’Esprit et la vie d’aujourd’hui, p. 163. 
55  Romerbrief. Karl Barth.  
56  Après la mort de son père (1923), le sadhu abandonna la vie de sans-

abri et d’absolue pauvreté qu’il avait menée pendant dix-huit ans. Avec 

l’argent que son père lui avait laissé, il acheta une vieille maison, 

conformément au souhait exprimé par son père. L’un des amis de Sundar 

Singh, le Dr Peoples (un médecin), s’installa dans la maison avec sa famille 

et s’occupa du sadhu, qui était en mauvaise santé. En 1925, Sundar Singh 

acheta une autre maison missionnaire, où il réside actuellement avec la 



261 
 

 

famille de son ami. Dans son testament, il a donné des instructions pour 

que cette maison soit utilisée pour le travail missionnaire dans l’Himalaya. 

 

 
 
 

 
 

 
www.biblisem.net 

 

 
 
 

 
 

 
 
 

 

 

http://www.biblisem.net/

