[ EVANGILE DE SADHU
SUNDAR SINGH

PAR

FRIEDRICH HEILER, Pu.D., D.D.

Traduction abrégée

PAR

OLIVE WYON

Publié pour la premiere fois en allemand en 1924 sous le titre :
« Sadhu Sundar Singh : Ein Apostel des Ostens und Westens ».
Quatrieme édition allemande, 1926.

Publié pour la premiére fois en anglais en 1927.

Premiere édition indienne, 1970.

1970 LUCKNOW PUBLISHING HOUSE
Imprimé a

The Lucknow Publishing House, Lucknow






« Ecouter ma voix ne vous apportera rien ; vous devez entendre Sa voix. Entrez
dans le silence, alors vous L’entendrez parler, et vous comprendrez ce qu'un
homme venu d’un pays paien a découvert pour lui-méme : seul le Christ est le
salut. Celui qui vit en Lul meurt au péché et entre dans la vie éternelle. » —
Sundar Singh a la Guildhall de Petersgraben a Bdle, le 20 mars 1922.

NOTE DE L’EDITEUR (EDITION DE 1970)

Comme I’édition anglaise a été publiée pour la premiere fois en 1927, alors
que Sadhu Sundar Singh était encore en vie, il est souhaitable de noter les
changements de temps, en particulier en ce qui concerne ses activités. De plus,
pour le bénéfice de nos lecteurs, nous avons traduit les expressions grecques,
latines et francaises.

Ces modifications ont été apportées avec 'accord des éditeurs anglais
originaux.






PREFACE A LA TRADUCTION ANGLAISE

LE défunt baron von Hugel, lui-méme un homme au caractere

saint et également un admirateur sincere de Sadhu Sundar Singh,
a dit un jour a son sujet : « L’Eglise romaine a fait preuve d’une
grande sagesse en refusant de canoniser des saints de leur vivant. »
Ces mots constituent un avertissement salutaire dans la mesure ou
1ls s’appliquent aux chrétiens d’Europe et d’Amérique qui ont
acclamé le Sadhu, de maniere assez extravagante, comme le grand
saint indien vivant. Les excellents et utiles ouvrages qui ont été
écrits sur Sundar Singh jusqu’a présent ont plutét contribué a
intensifier le « culte du Sadhu» qu’a le freiner. D’'une maniere
quelque peu partiale, ils ont eu tendance a mettre trop 'accent sur
les éléments extraordinaires et inhabituels de sa vie et de sa
personnalité — les éléments miraculeux et extatiques — et, ce
faisant, ils ont laissé I'élément essentiel et central, son message
spirituel, passer au second plan. Lauteur du présent ouvrage a
tenté de saisir et de mettre en lumiere I’élément objectif et universel
de la vie du sadhu : son message spirituel. Ma devise a été ces mots
d’or de I'Imitatio Christi : « Non quaere, quis hoc dixerit, sed quid
dicatur, attende. » Vue sous cet angle, sa vie extérieure occupe une
place relativement réduite, et la plus grande partie du livre est
consacrée a son message spirituel.

Malgré la profonde et respectueuse admiration que je ressens
pour le sadhu et 'amitié sincere et reconnaissante qui me lie
personnellement a lui, je n’al jamais manqué a mon devoir
d’examen critique. En tant que chrétien catholique, j’ai considéré
quil était de mon devoir d’écouter et d’examiner le message du
sadhu a la lumiere de la foi de I’Eglise universelle, selon 'esprit de
la tradition collective de toute la chrétienté. Considéré sous cet
angle, le message du sadhu apparait certes merveilleusement
édifiant, consolant et fortifiant ; mais en méme temps, il trahit une
certaine partialité et une certaine limitation de perspective qui,

5



sans rien enlever a la fraicheur et a la force de sa personnalité,
montrent qu’il ne peut étre appliqué comme regle générale de vie ni
présenté comme exemple universel. Mais, malgré la limitation
subjective de la vision du sadhu, i1l ne fait aucun doute qu’il a un
message positif a transmettre aux chrétiens des pays orientaux et
occidentaux. Indiens, Européens, chrétiens et non-chrétiens, nous
pouvons tous apprendre de lui, et c’est pourquoi nous ne devons pas
attendre de pouvoir considérer sa vie dans son ensemble, mais, tant
qu’il est encore parmi nous, nous devons clarifier nos idées a son
sujet, ou plutot a propos de son message. Tout comme Mahatma
Gandhi et Rabindranath Tagore, Sundar Singh a une mission a
accomplir aujourd’hui ; et si nous trouvons utile et significatif de
parler et d’écrire sur les premiers, nous ne pouvons que tirer profit
a concentrer notre attention sur cet éminent chrétien indien
contemporain tant qu’il est encore en vie.

Le bref récit de sa vie contenu dans le présent ouvrage differe
quelque peu des autres livres qui ont été écrits sur le Sadhu. Ce
récit est basé sur des informations recueillies par des témoins
oculaires fiables en Inde.

A T’heure actuelle, Sundar Singh fait 'objet d'une controverse
animée. Le pere Hosten, jésuite a Darjeeling, a tenté de prouver
dans The Catholic Herald of India (1923-1925) que le sadhu est un
Imposteur sans vergogne, qui a inventé la majeure partie de son
histoire afin de se forger une réputation de sainteté. Les jésuites
allemands ont publié ces accusations dans le journal Stimmen der
Zeit (1924-1926), omettant toutefois l'accusation d’imposture
délibérée ; 1ls considerent plutot qu’ill s’agit d'un « trompeur
oriental », d’'un visionnaire enfantin qui confond les créations de son
Imagination avec la réalité. Les jésuites ont été soutenus par un
pasteur protestant, le Dr O. Pfister, qui, en étroite collaboration
avec le pere Hosten, a publié un volumineux ouvrage contre le
sadhu, intitulé de maniere significative The Legend of Sundar
Singh (Berne, 1926). Pfister considere le sadhu comme une
personne névrosée dont le sens de la réalité est altéré et qui, par
conséquent, a tendance, sans en étre conscient, a déformer les faits



historiques. Il pense également avoir découvert d’autres traits
morbides, tels que le sadisme, dans la vie psychophysique du sadhu.
Du point de vue d'un psychanalyste, 1l estime que son amour pour
le Christ trouve ses racines dans des complexes sexuels infantiles
refoulés.

J’al examiné avec beaucoup d’attention les accusations des
jésuites et de Pfister, et j’ai demandé que des enquétes approfondies
solent menées en Inde dans toutes les directions. Le résultat a été
des plus étonnants, j’ai été contraint de modifier mon attitude
critique envers 1’élément miraculeux dans la vie du sadhu et de
réviser ma théorie sur I'’élément légendaire. Bien que toutes les
questions soulevées n’aient pas encore trouvé de réponse, ce sont
précisément les récits les plus difficiles a accepter (tels que I’histoire
du Maharishi et la mission secrete des Sannyasis) qui ont été
confirmés de la maniere la plus inattendue. De plus, ce sont
précisément les hommes qui ont connu le Sadhu de maniére intime
pendant pres de vingt ans qui témoignent de la maniere la plus
claire et la plus convaincante de sa sincérité.

Si les adversaires du sadhu, qui 'ont souvent critiqué avec une
amertume polémique, se sont également attaqués a d’autres points,
c’est parce que, aveuglés par leurs propres théories, ils ont
completement perdu de vue les regles les plus élémentaires de la
critique historique, et ils sont méme allés plus loin que cela. Les
jésuites attaquent le sadhu, craignant que sa sainteté n’affaiblisse
la prétention de I'Eglise romaine d’étre le seul foyer des saints. Les
protestants modernistes, quant a eux, lattaquent parce qu’ils
craignent que les « miracles » du sadhu ne confirment la croyance
aux miracles de la Bible qu’ils rejettent 1. Sundar Singh supporte
toutes ces accusations et ces attaques avec le plus grand calme et la
plus grande joie, et ne parle de ses adversaires qu’avec amour ; il
est « plein de la certitude que Dieu révélera la vérité en son temps ».

Puisse la traduction anglaise de ce livre contribuer a faire
avancer la noble entreprise des missions chrétiennes au pays des
Vedas. Puisse-t-elle surtout étre accueillie par 'Inde chrétienne et
non chrétienne comme un signe d’affection chaleureuse et comme



une preuve que nous, chrétiens d’Europe, sommes préts et disposés
a recevoir avec gratitude I'enrichissement de la vie qui découle du
trésor spirituel de I'Inde.

MARBOURG,
Féte de Sainte Elisabeth,
19 novembre 1926



SOMMAIRE

PREFACE
INTRODUCTION

Introduction a ’édition indienne

PARTIE I
LLA FOI ANCESTRALE DE SUNDAR SINGH

1. L’histoire de la religion sikhe
2. Doctrine et culte sikhs

PARTIE I1
I HISTOIRE DE SUNDAR SINGH

1. Jeunesse. Conflits intérieurs
2. Conversion
(a) Le récit de Sundar Singh
(b) Considérations critiques
3. Proces et persécution
4. Le domaine d’activité du sadhu
(a) Voyages missionnaires en Orient
(b) Voyages missionnaires en Occident

PARTIE 111
LA VIE RELIGIEUSE DE SUNDAR SINGH

A. Vita Contemplativa
1. Priere
2. Extase
3. La paix intérieure
4. La joie de la croix



5. Le paradis sur terre
B. Vita Activa
1. L’amour fraternel
2. Témoignage pour le Christ
3. Dans le monde, mais pas du monde

PARTIE IV
LA PENSEE RELIGIEUSE DU SADHU

1. Théologie expérimentale
2. La conception de Dieu
3. La création
4. Le Christ vivant
5. Le salut

6. Les miracles
7. La vie future

8. La Bible

9. L’Eglise et les Eglises

10. Le christianisme et le paganisme

PARTIE 'V
L IMPORTANCE DE SUNDAR SINGH
1. Sa place dans l'histoire de la religion chrétienne
2. L’'importance de Sundar Singh pour I'Inde

3. L'importance de Sundar Singh pour le christianisme occidental

NOTES

10



INTRODUCTION A L’EDITION INDIENNE

Friedrich Heiler a été pendant de nombreuses années professeur
d’histoire des religions a 'université de Marbourg en Allemagne. Je
I’ai rencontré pour la premiere fois lorsque j’ai étudié a Marbourg
pendant six mois (1921-1922).

Heiler avait alors moins de trente ans. Il était assez inhabituel
dans une université allemande qu'un homme aussi jeune soit
nommeé a une chaire aussi importante. Il avait été élevé dans la
religion catholique romaine et trouvait son autorité rigide assez
irritante. I1 devint luthérien sous I'influence de l'archevéque
d’Uppsala, le Dr Nathan Séderblom. Heiler ne considérait pas cela
comme une conversion d'une Eghse a une autre, mais comme un
développement spirituel au sein de la méme Eglise cecumeénique.
Lorsque le pape Jean XXIII a récemment inauguré une nouvelle ere
dans la vie de I’Eglise catholique romaine, Heiler a salué
I'cecuménisme qui s’est installé dans cette Eglise a cette époque.

En 1921, il venait de se marier. Lui et sa femme formaient un
couple tres uni et m’accueillaient chaleureusement chez eux chaque
fois que je leur rendais visite.

A cette époque, The Sadhu, que j’avais écrit en collaboration
avec le chanoine B. H. Streeter, venait d’étre publié. Heiler en avait
recu un exemplaire pour le critiquer. Il 'avait lu et l'avait trouvé
passionnant. Mais i1l estimait en méme temps qu’on ne rendait pas
justice au message de Sundar Singh. De nombreux livres avaient
été écrits sur Sundar Singh. Les ouvrages d’Alfred Zahir et de
Rebecca Parker mettaient I'accent sur 'aspect miraculeux de sa vie.
En tant que théologien européen, Heiler était conscient des
nombreuses difficultés que cette approche soulevait. The Sadhu
avait tendance a mettre 'accent sur 'aspect extatique ; 1l semblait
que la principale contribution de Sundar Singh a la vie religieuse
résidait dans I'expérience extatique qu’il avait vécue. L'intérét de
Heiler pour Sundar Singh était si intense qu’il décida d’écrire lui-

11



méme un livre, soulignant 'importance de son message, d'une part
pour I'Occident et d’autre part pour ’'Orient.

I1 était tout a fait qualifié pour écrire un tel livre, car c’était un
homme profondément religieux. Il avait écrit un livre sur la priere
(Das Gebet) dans lequel 11 manifestait une connaissance
approfondie de la priere telle qu’elle est pratiquée dans toutes les
religions du monde, une familiarité avec les classiques spirituels de
'humanité, une connaissance approfondie des saints et des
mystiques, de leurs tempéraments, de leurs expériences, de leurs
échecs et de leurs réussites. Toutes ces qualités étaient
certainement décisives pour la tache a laquelle il s’attela alors.
Mais 1l y avait une sérieuse limitation. Il ne connaissait
personnellement aucun homme ou femme religieux en dehors de
I'Europe. Il n’avait jamais vécu en dehors de 'Allemagne.

Heiler s’intéressait beaucoup a la vie et a I'ceuvre d’'un autre
sannyasi chrétien en Inde, Brahmabandhav Upadhyaya. A certains
égards, Sundar Singh et Brahmabandhav se ressemblaient
beaucoup, mais a bien d’autres égards, ils étaient totalement
différents. Sundar Singh était sikh de naissance et possédait les
qualités d’endurance, de courage et de disposition a mourir pour la
religion ou la révolution qui caractérisaient son peuple.
Brahmabandhav était un brahmane bengali et possédait la
perspicacité intellectuelle et la vaste érudition qui caractérisaient
ses ancétres. Tous deux suivaient fidelement la conception indienne
du renoncement. Tous deux étaient convaincus que la religion
chrétienne devait étre préchée en Inde dune maniere
véritablement indienne. Ils étaient persuadés que dans leur mode
de vie comme dans leur méthode d’enseignement, ils devaient
utiliser ce que I'Inde avait produit de mieux. Sundar Singh fut
baptisé et confirmé dans I'Eglise anglicane et bénéficia d’une
grande liberté pour développer ses idées. L’évéque Lefroy, évéque
de Lahore et plus tard métropolite de I'Inde, comprit ses difficultés
avec une sympathie et une perspicacité rares. Mais dans I’Eglise
catholique romaine, Brahmabandhav était tenu en échec par les
autorités ecclésiastiques. Ses écrits furent interdits, comme l'ont

12



été récemment ceux de Teilhard de Chardin de son vivant. L’Eglise
catholique romaine estimait que pour une tache aussi difficile que
I'interprétation du Christ en Inde, 'initiative et 'audace d'un seul
homme ne suffisaient pas. Ce qu’il disait devait étre conforme a la
tradition et a la sagesse de I’Eglise. Sundar Singh n’était pas
désireux de fonder un nouvel ordre de moines, mais
Brahmabandhav I'était ; il estimait qu'un tel ordre était essentiel
pour servir de fer de lance a tout mouvement visant a
I'indigénisation du Christ. Mais son Eglise refusa d’approuver sa
proposition de créer un tel ordre. Fort de ses connaissances
philosophiques et de son intelligence vive, Brahmabandhav
estimait que '’Advaita de Sankara devait étre pleinement utilisé
dans 'exposé du christianisme aux hommes instruits de I'Inde. Il
souhaitait que la philosophie hindoue telle qu’enseignée par 1’école
de Sankara soit pleinement assimilée a la pensée chrétienne en
Inde. L’esprit de Sundar Singh était d'une nature beaucoup plus
simple. Il n’avait pas la formation philosophique ni les
connaissances nécessaires pour tenter quoi que ce soit de similaire
au systeme de Brahmabandhav. Dépourvu de la subtilité du génie
de ce dernier et de sa pénétration métaphysique, Sundar Singh
était un adepte d’'une religion de type personnel pronée par 'autre
grand penseur de I'Inde, Ramanuja. Consciemment, parfois méme
malgré lui, Sundar Singh abordait les problemes chrétiens d’'une
maniere véritablement indienne dans ses sermons et ses livres
populaires. Sundar Singh et Brahmabandhav ont tous deux
effectué de nombreux voyages en Europe et ont été décus par
certaines de leurs expériences la-bas. Sundar Singh était convaincu
que, g1l existait des chrétiens individuels entierement dévoués au
Christ, une grande multitude de chrétiens nominaux vivaient et
mouralent sans étre vraiment conscients des richesses de la vie
spirituelle que le Christ nous a données dans sa religion.
Brahmabandhav était affligé par les nombreuses facons dont
I'influence occidentale dominait la vie politique, sociale et culturelle
de I'Inde. Les sikhs se sont révélés étre les soldats les plus loyaux
de 'armée britannique et ont combattu vaillamment a ses cotés.

13



Sundar Singh croyait que le bien-étre de 1'Inde ne pouvait se
poursuivre qu'avec son lien permanent avec la Grande-Bretagne.
Pour lui, 'autonomie signifiait la ruine du pays. Brahmabandhav,
en revanche, était un nationaliste ardent et luttait avec sa plume
et sa langue viriles pour I'établissement de la liberté. Il fut un
pionnier dans la lutte pour I'indépendance. Tous deux sont morts
dans la quarantaine : Sundar Singh a l'age de quarante ans et
Brahmabandhav a ’age de quarante-six ans. Le grand intérét de
Heiler pour 'ceuvre de Brahmabandhav et sa sympathie active pour
les 1idéaux pour lesquels Brahmabandhav a ceuvré peuvent étre
considérés comme une qualification importante pour la composition
d’'un nouveau livre sur Sundar Singh.

Avec son énergie habituelle, Heiler rassembla tous les sermons
de Sundar Singh dont il avait entendu parler et envisagea méme
d’étudier I'ourdou afin de pouvoir les lire dans la langue originale
dans laquelle Sundar Singh les avait préchés. Il étudia ces sermons
avec soin et réfléchit profondément a leur signification. Le livre de
Heiler s’étoffa progressivement. Il s’intitulait Sadhu Sundar
Singh : Apostel des Ostens und Westens. La premiére édition parut
en 1923. Chaque édition suivante fut enrichie de nouveaux ajouts.
Vingt mille exemplaires du livre allemand furent vendus. Il
contenait de nombreux commentaires éclairants sur le message de
Sundar Singh a I'Orient et a 'Occident. Les comparaisons et les
contrastes entre lui et les autres chefs religieux du monde, en
particulier les chefs chrétiens, ont jeté un nouvel éclairage sur son
enseignement. A ce jour, 1l s’agit de 'examen le plus complet et le
plus approfondi de l'enseignement de Sundar Singh. Il est
significatif que le chemin vers une compréhension plus claire de la
personnalité créative et du message de Sundar Singh soit passé par
I'Allemagne (comme pour la plupart des sujets théologiques) pour
atteindre I’Eglise cecuménique.

Le livre de Heiler a été traduit en anglais sous le titre The
Gospel of Sundar Singh (L’Evangﬂe de Sundar Singh). Il est épuisé
depuis de nombreuses années. Des amis m’écrivaient de temps en
temps pour me demander ou ils pouvaient se procurer des

14



exemplaires, mais je ne pouvais pas les aider. A une occasion, jai
écrit directement a la traductrice du livre, le Dr Olive Wyon, qui a
réussi a m’envoyer deux exemplaires que j’al remis aux personnes
qui les attendaient avec impatience. Il est bon de savoir que la
maison d’édition Lucknow Publishing House a maintenant accepté
ma recommandation et décidé d'imprimer une édition indienne de
ce livre. Nous pouvons étre strs que des milliers de lecteurs en Inde
et a 'étranger en bénéficieront.

Entre 1922 et 1929, une violente controverse a fait rage, en
particulier en Allemagne, au sujet de 'honnéteté de Sundar Singh.
Il avait revendiqué de nombreux miracles. Ses détracteurs
soutenalent que ses récits de ces miracles étaient contradictoires,
quil n’y avait pas de témoins oculaires et qu’il n’existait aucun
document écrit d’autres personnes pour les confirmer. Le professeur
Heiler prit I'initiative d’une vaste enquéte sur la vie passée de
Sundar Singh. Il publia les résultats de son enquéte dans deux
livres en allemand, Apostel Oder Betruger et Die Wahrheit Sundar
Singhs. Ces ouvrages contenaient les jugements réfléchis de
nombreuses personnes instruites en Europe, telles que des
professeurs, des pasteurs et des journalistes qui l'avaient connu
pendant des années en Inde et qui affirmaient qu’il était un homme
honnéte et sincere. Mais surtout, ils contenaient les explications
que Sundar Singh lui-méme avait données en réponse a ces
questions controversées. On ne peut juger un homme sans avoir
entendu ses propres explications. Les livres mettaient donc en
avant les nombreuses lettres que Sundar Singh avait écrites a
Heiler pour lui expliquer exactement ce qui s’était passé. A une
occasion, Sundar Singh réprimanda Heiler en lui disant:
« Pourquoi perdez-vous votre temps précieux a me défendre ? Vous
avez des taches bien plus importantes a accomplir pour le
Seigneur. » Cette attitude détachée du monde était tout a fait
caractéristique de lui. Ces deux livres, rédigés avec beaucoup de
soin, ont largement contribué a apaiser 'amertume et la colere qui
animaient le débat. Ils m’ont d’ailleurs été d'une grande aide
lorsque j’ai écrit ma biographie de Sundar Singh. Ils étaient comme

15



des albums personnels riches en photos de Sundar Singh a
différentes étapes de sa croissance physique et spirituelle. Des
témoins de tous les horizons avaient répondu a la demande de
Heiler et lui avaient envoyé leurs souvenirs de lui et leur
appréciation de son caractere. Comme dans tout album, certaines
photos étaient floues et décolorées, d’autres étaient claires et vives.
L'impression générale qui s’en dégage est celle d'un homme sincere
et honnéte dans son service du Christ et dans son dévouement a
Lui.

Le Dr Emil Brunner m’a dit : « Les écrivains allemands comme
Rudolf Otto et Friedrich Heiler ont été balayés par le flot de la
théologie barthienne qui a envahi le monde chrétien tout entier. »
C’est probablement la véritable raison pour laquelle les livres de
Heiler sur Sundar Singh n’ont pas recu beaucoup d’attention. La
théologie barthienne n’a que faire des mystiques, bien qu’il y ait
beaucoup de mysticisme dans la Bible.

J’avails emporté une douzaine de livres théologiques
intéressants pour mes vacances a Kodaikanal en 1956 ; entre mes
promenades, je revenais sans cesse sur le livre allemand de Heiler
et sa traduction anglaise. La traduction anglaise n’est qu’un abrégé
et le texte allemand contient de nombreux passages et notes de
prime importance qui n'ont pas été repris dans la traduction. Il m’a
été tres utile de lire le livre allemand, méme si cela m’a pris
beaucoup de temps, car je lis 'allemand assez lentement. J’étais
convaincu que cette étude approfondie de la vie intérieure et de
I'enseignement de Sundar Singh en valait largement la peine.

Le professeur Heiler s’est rendu en Inde entre 1957 et 1959. 11 a
été 1nvité a donner une conférence sur la notion de Dieu dans le
mysticisme indien et occidental au College Sanskrit de Calcutta, un
honneur qu’il a accepté avec joie. Dans cette conférence, il déclara
que I'Inde était sa patrie spirituelle, que visiter ce pays avait été
Pambition de toute sa vie et que son réve se réalisait enfin. Il
regrettait vivement de ne pas pouvoir s’adresser a son auditoire en
sanskrit, la langue des livres sacrés de I'Inde et la mere des langues

16



européennes, bien qu’il I'ait étudiée pendant plus de quarante ans
et I’ait souvent citée dans sa conférence.

Le professeur Heiler traite avec lucidité le sujet difficile du
mysticisme. Il souligne que le mysticisme comporte des variantes
et que souvent des éléments personnels et impersonnels se
mélangent dans une méme religion. L’hindouisme trouve sa place
pour Sankara et Ramanuja, bien que sur les questions de Dieu, de
'ame et du salut, les deux penseurs soient fondamentalement
opposés. Dans le christianisme médiéval, Maitre Eckhart et Henri
Suso apparaissent cote a cote. On peut dire que la conférence de
Heiler est une explication de Marc 4:11 : « A vous, il est donné de
connaitre les mysteres du royaume de Dieu, mais pour ceux qui sont
dehors, tout est dit en paraboles. » Heiler 1llustre ses propos par une
multitude d’exemples tirés de nombreux pays et de nombreuses
époques.

I1 montre ou intervient ’évangéliste indien Sundar Singh. Son
type personnel d'union mystique avec Dieu est similaire a la
relation entre une mere et son enfant. Dans cette expérience
familiale, Sundar Singh trouve un symbole adéquat de 'amour de
Dieu pour 'homme et de 'amour de ’homme pour Dieu. Lorsqu’un
enfant se perd dans les bois et que son coeur est rempli de peur, il
est slir que sa mere a commencé a le chercher avant méme qu’on ne
s’apercoive de son absence. Comme le dit saint Paul : « Nous ne
savons pas ce quil convient de demander dans nos prieres, mais
I'Esprit lui-méme intercede pour nous par des gémissements
inexprimables » (Romains 8:26).

Pendant de nombreuses années, le professeur Heiler s’est tenu
prét a mettre a ma disposition les résultats des recherches
minutieuses qu’il avait menées sur Sundar Singh. Chaque fois que
je lui écrivais, il me répondait immédiatement en m’apportant toute
laide qu’il pouvait m’apporter. Lorsqu’il était en Inde, nous étions
1mpatients de le rencontrer, mais ma femme et moi étions déja
partis pour Kodaikanal pour nos vacances annuelles. Le professeur
et Mme Heiler se sont rendus a Kodaikanal et nous avons passé une

17



journée ensemble a discuter de nombreuses choses et a raviver de
précieux souvenirs.

La mort de Heiler, le 28 avril 1967, nous a privés d'un critique
altruiste et perspicace de Sundar Singh, a notre grand regret. Il fut
un ami fidele tout au long de sa vie. Le 30 janvier de cette année-
la, 1l avait fété ses 75 ans. Ses proches, ses amis et ses éleves ont
organisé des festivités pour célébrer cet heureux évenement ; des
réunions ont été organisées et des articles ont été publiés pour le
remercier des services qu’il avait rendus a I’Eglise cecuménique. Je
n’al pas pu assister aux célébrations d’anniversaire, mais je lui ai
envoyé mes veeux dans une lettre, mentionnant en particulier que
I’Eglise indienne lui était tres redevable pour le travail qu’il avait
accompli en faisant connaitre Sundar Singh au monde entier.

A. J. AppAsamMy

18



INTRODUCTION

Un invité étrange se tient devant la porte d'une maison
anglaise : une silhouette grande et droite, vétue d’'une longue robe
couleur safran, avec un grand turban enroulé autour de la téte. Son
teint olive et sa barbe noire trahissent ses origines indiennes ; ses
yeux sombres, a I'expression douce, révelent un cceur serein et
brillent d'une infinie gentillesse. L'inconnu donne son nom a la
jeune fille qui lui ouvre la porte : Sadhu Sundar Singh. La jeune
fille le regarde un instant avec étonnement, puis elle se précipite
pour appeler sa maitresse : « Il y a quelqu’un a la porte qui souhaite
vous voir, madame ; je ne sals pas prononcer son nom, mais il
ressemble a Jésus-Christ 2 ! »

Lors d’'une réunion dans une certaine ville d’Amérique, une
enfant de trois ans était assise au premier rang. Elle fixait de toutes
ses forces 'orateur, cet homme mystérieux vétu d’'une robe safran.
Lorsque l'orateur eut terminé son discours et se fut assis, la petite
fille dit d’'une voix claire et aigué qui résonna dans toute la salle :
« Est-ce Jésus-Christ 3 ? »

La jeune Anglaise et la petite Ameéricaine n’étaient pas les
seules a avoir immédiatement percu la sainteté et la vocation divine
de ce visiteur indien qui leur rappelait tant notre Seigneur. De
nombreux hommes et femmes, tant en Asie qu’en Europe, qui ont
eu la chance de le voir, ont eu le sentiment qu’il était la
réincarnation dun des grands hommes de Dieu de I’époque
biblique. « Partout ou il va, on entend les gens dire : “Comme il
ressemble au Christ !” », écrit Mme Parker, son amie et biographe.
Et Jean Fleury, missionnaire parmi les Marathes, dit: « Cet
homme est un sermon vivant : je n’al jamais rencontré quelqu’un
qui vous aide a voir le Christ comme lui.» Méme le célebre
théologien américain Frank Buchman, du Hartford Theological
Seminary, résume ainsi son impression sur le sadhu : « Il ressemble
plus au Christ que quiconque nous ayons jamais vu. »

Cette impression intuitive est confirmée par tout ce que nous
apprenons de la vie et de l'enseignement de cet homme

19



remarquable. Dans la merveilleuse histoire de sa vie et dans son
activité apostolique, ce disciple chrétien indien ressemble au grand
apotre des Gentils. Comme Paul, Sundar Singh a été converti de
maniere merveilleuse par une vision du Christ ; comme lui aussi,
Sundar Singh est passé du statut d’ennemi acharné a celui de
disciple et d’apotre dévoué ; comme Paul, il n’a pas recu ’Evangile
des hommes, « mais... par la révélation de Jésus-Christ » ; comme
lui, 11 a voyagé par terre et par mer afin de témoigner de la grace et
de la puissance de son Sauveur ; comme lui, 1l a tout fait et tout
souffert pour I’Evangﬂe ; comme Paul, il peut littéralement dire :

« Dans les travaux, plus abondamment; dans les prisons, plus
abondamment ; dans les coups, au-dela de toute mesure ; dans les morts,
souvent ; dans les voyages, souvent ; dans les périls des fleuves, dans les
périls des brigands... dans les périls dans les villes, dans les périls dans
les déserts... dans les travaux et les peines, dans les veilles souvent, dans
la faim et la soif, dans les jeGnes souvent, dans le froid et la nudité. » « En
tout, nous nous recommandons comme ministres de Dieu, par une grande
patience, dans les afflictions, dans les nécessités, dans les détresses, dans
les coups, dans les emprisonnements, dans les tumultes, dans les travaux,
dans les veilles, dans les jelnes... par les mauvaises et les bonnes
réputations. » (2 Corinthiens 11:26, 27.)

Les similitudes extérieures et intérieures que l'on peut trouver
entre la vie de Paul et celle du sadhu sont surprenantes. Un pasteur
suisse déclare : « Je crois qu’au cours des siecles, personne n’a été
plus semblable a Paul que le sadhu, tant dans son message que
dans d’autres domaines, non seulement parce qu’il est oriental,
mais aussi parce que, comme Paul, 1l est possédé par le Christ a un
degré inhabituel. »

A bien des égards, cependant, Sundar Singh ressemble encore
davantage a notre Seigneur tel qu’il était sur terre. Comme Jésus
de Nazareth, il errait sans domicile fixe de village en village, de ville
en ville ; comme le Malitre, il n’avait souvent « nulle part ou poser
sa téte ». Comme Lui, il se retire constamment dans la solitude des
collines, ou, loin de ses freres, 1l passe des heures en profonde
communion avec le Pére éternel. Comme Lui, il proclame I'Evangile
dans un langage simple, compréhensible par tous ; comme Lui, 1l
est également passé maitre dans 'art d’enseigner a travers des
paraboles qui aident les esprits lents a saisir quelque chose de la

20



signification des mysteres célestes. Comme lui, il est plein d’amour
pour les enfants et « laisse toujours les petits » venir a lui. Il a tout
quitté pour suivre son Maitre — sa maison, sa famille et ses biens ;
afin de le servir completement, 1l a pris au pied de la lettre le
commandement : « Ne vous procurez ni or ni argent dans vos
bourses, ni sac pour le voyage, ni deux tuniques, ni chaussures, ni
baton. » Et tout, comme 1l a littéralement obéi aux instructions de
Jésus, la prophétie de Jésus s’est littéralement accomplie dans sa
vie : « Vous serez amenés devant des gouverneurs et des rois, a
cause de moi, pour leur rendre témoignage, ainsi qu’aux nations. »

Ainsi, dans la vie de Sundar Singh, nous voyons une partie de
I'histoire biblique se dérouler sous nos yeux ; cette vie du Sauveur
et de son apotre, qui semble a tant de nos contemporains étre soit
une légende incroyable, soit un idéal inaccessible, est redevenue
concréte et réelle dans la vie de cet homme de Dieu. « A chaque
instant », dit le pasteur suisse déja cité, « le Nouveau Testament
prend vie dans toute la richesse variée de son expérience intérieure
et extérieure ; a travers lui, nous le voyons parmi nous dans toute
sa richesse et sa merveille ».

21



22



SADHU SUNDAR SINGH
PARTIE I

La fo1 ancestrale de Sundar Singh
I. I’HISTOIRE DE LA RELIGION SIKHE

Cet apotre chrétien du début du xxe siecle, dont la vie était un
véritable « miroir du Christ », vient de ce grand pays de religion
qu’est I'Inde. Aucune autre terre non chrétienne ne possede une
richesse religieuse aussi grande que celle du Gange et de I'Indus.
Depuis ces temps lointains ou les saints rsi (rishis) ont recu
I'inspiration qu’ils ont incarnée dans les hymnes védiques, le
courant de la vie religieuse, s’élargissant progressivement en de
nombreux canaux différents, a coulé a travers les siecles jusqu’a
notre époque. De I'infinie variété du patrimoine religieux de 'Inde,
que nos recherches scientifiques n’ont pas encore pu étudier dans
son intégralité, émergent certaines tendances dominantes : le riche
ritualisme et l'ascétisme du brahmanisme, la profonde sagesse
mystique du Vedanta, la discipline spirituelle artificielle du yoga,
les doctrines profondes du bouddhisme, la dévotion théocentrique
ardente du bhakti et le zele consumant de I'islam. Ces types tres
variés se mélangent et se croisent sans cesse dans I’histoire de la
religion en Inde. L'une de ses combinaisons les plus remarquables
est la religion sikhe, la fo1 ancestrale de Sundar Singh 4.

La religion sikhe est une foi réformée qui a tenté de réaliser une
synthese plus élevée entre I’hindouisme et 'islam. Son fondateur
était Gourou Nanak, qui appartient a ce groupe de grands religieux
Bhakti de la période médiévale indienne et auquel nous associons
les noms de Chaitanya, Nam Dev et Kabir ; ce dernier avait déja
réalisé une union entre la piété hindoue et islamo-soufie. Nanak est
né en 1469 a Rayapur, pres de Lahore, dans le Pendjab, de parents

23



riches ; tres tot dans sa vie, il a quitté le monde, revétu la robe
safran d’'un ascete et est devenu un fakir, un saint errant ou, dans
le langage du Moyen Age indien, un sadhu. Il a cherché le salut
dans toutes les religions et tous les cultes existants de son époque,
mais sans succes.

« J’ai consulté les quatre Vedas, mais ces écrits ne trouvent pas les
limites de Dieu. J’ai consulté les quatre livres des musulmans, mais la
valeur de Dieu n’y est pas décrite. J’ai vécu preés des rivieres et des
ruisseaux, et je me suis baigné dans les soixante-huit lieux de pélerinage ;
j’ai vécu dans les foréts et les clairiéres des trois mondes, et j’ai mangé des
aliments amers et sucrés ; j’ai vu les sept régions infernales et les cieux
au-dessus des cieux. Et moi, Nanak, je dis : 'homme sera fide¢le a sa foi
s’il craint Dieu et fait de bonnes ceuvres . »

Telle était la nouvelle vérité que Nanak avait découverte apres
une recherche acharnée, et qu’il ne se lassait plus de proclamer
partout depuis lors. Afin de précher ce message, il entreprit de longs
voyages missionnaires, en Inde orientale, a Ceylan, au Cachemire
et méme a La Mecque. Ce sadhu, qui était a la fois un mystique et
un prophete, mena une vie des plus variées, pleine d’évenements
merveilleux, et apres sa mort, sa mémoire fut ornée, comme celle de
tant de ses prédécesseurs, d'une couronne de contes légendaires.

Au ceeur de son message se trouvait la pensée de I'unité de Dieu,
de 'omniprésence de Dieu et du devoir d’adoration spirituelle. Il
considérait les rites et les sacrifices comme inutiles ; la véritable
adoration de Dieu consistait en ceci : louer Dieu chaque matin et se
consacrer corps et ame au Créateur. Il déclarait que les distinctions
de caste et les différences religieuses n’étaient pas essentielles. « Il
n’y a ni hindou ni musulman » était sa devise. « Je rejette toutes les
sectes et ne connais que le Dieu unique que je vois sur terre, au ciel
et partout ailleurs. » L’égalité et la fraternité de tous les hommes
étaient le grand 1déal qu’il pronait. Cependant, cette religion large
et spirituelle de Nanak était aussi une religion strictement
autoritaire. Bien qu’il fit lui-méme un humble esprit religieux, il
exigeait de ceux qui le rejoignaient une obéissance inconditionnelle,
voire [‘abandon de leurs propres opinions et de leur propre facon de

24



penser. Le caractere autoritaire de sa religion est implicite dans son
nom. Sikh — c’est-a-dire « érudit », « celul qui apprend », « disciple
du gourou » — du représentant de Dieu.

A sa mort, Nanak confia la poursuite de son ceuvre a I'un de ses
serviteurs nommé Angad. Ainsi, sa dignité personnelle en tant que
gourou devint une sorte de fonction ecclésiastique. Le troisieme
gourou sikh, Amar Das, comme Nanak, était un grand auteur de
cantiques, dont les poemes vivent encore dans les pages du Granth.
Le quatrieme successeur de Nanak, Gourou Ram Das (1574-1581),
a joué un role influent dans le développement ultérieur de la
religion sikh. Il a établi la dignité du gourou comme une fonction
héréditaire. Mais surtout, 1l donna aux sikhs un sanctuaire central,
une Mecque, le « Temple d’'Or» de Hari Mandar (c’est-a-dire le
Temple de Hari), qui s’éleva au milieu du Bassin sacré ¢ a Amritsar.

Son fils, le gourou Arjun (1581-1616), n’est guere moins
1mportant, car c’est lui qui a donné a la religion sikhe son livre sacré
en 1604. Il a ajouté certains de ses propres poemes aux écrits de
Nanak et Amar Das, ainsi qu'une quantité de textes justificatifs
tirés des écrits de Kabir, Nam Dev, Ravi Das et Farid. Ce livre
sacré, composé en hindi médiéval et écrit en caracteres gurmukhi,
une forme dégénérée du devanagari (alphabet sanskrit), est devenu
le Granth, c’est-a-dire « le Livre » par excellence, le canon sacré des
Ecritures sikhs, source d’inspiration et de doctrine, qui a
inévitablement réduit linfluence des Vedas et des Puranas. A
partir de ce jour, I’étude du Granth devint obligatoire pour tous les
sikhs, et méme le seul moyen d’accéder au salut. A Tlinstar de
I'islam, du judaisme et du mazdéisme, la religion sikhe devint la
religion d'un livre. Gourou Arjun mourut en martyr de sa foi aux
mains des musulmans. Son fils, Gourou Har Govind (1606-1638),
fit la guerre aux mahométans afin de venger la mort de son pere.
Par cet acte, le sikhisme s’éloigna de I'enseignement originel de
Nanak, qui dénoncait toute violence et qui avait toujours préché la
patience, le pardon et I'endurance de la souffrance. A cause de Har
Govind, la religion sikhe s’est engagée sur la voie guerriere de son
ennemi mortel, 'islam. Il est vrai que le neuvieme gourou, Teg

25



Bahadur, a repris la vie simple de fakir menée par Gourou Nanak,
mais son propre fils, Govind Singh, le dixieme dans la succession de
Nanak (1675-1708), a renoué avec l'esprit guerrier de Har Govind.
C’est lui qui transforma toute la communauté sikhe en une grande
ecclesia militans, une organisation militaire disciplinée. C’est lui
qui jura haine et vengeance contre les musulmans en raison du
martyre de son pere, Gourou Teg Bahadur, et qui concut l'idée
audacieuse de détruire le pouvoir musulman en Inde. Afin de
souder tous les adeptes de la religion sikhe en un seul groupe, il
décréta que tous les sikhs appartiendraient désormais a une seule
caste supérieure, qui portait le nom de khalsa (de I'arabe halis),
« les purs». L’égalité de tous les sikhs — ainsi que leur esprit
guerrier — devait étre encore soulignée par I'ajout du nom Singh 7.
Afin de rendre cette uniformité plus complete, Govind s’efforca
d’établir une différence extérieure stricte entre les sikhs et le reste
des hindous et des musulmans. Il interdit a ses adeptes de se référer
aux Vedas, aux Sastras ou au Coran, et il leur interdit également
de se soumettre a 'autorité des brahmanes ou des mollahs. Il leur
interdit de se rendre dans les temples ou les lieux saints, d’observer
les cérémonies hindoues traditionnelles et de porter les signes
religieux hindous. Comme signe extérieur distinctif des sikhs,
Singh prescrivit les cing « k » : kes (cheveux longs), kach (culottes
courtes), kara (bracelet en acier), kirpan (épée) et kangha (peigne).
Afin d’inspirer I'esprit guerrier des sikhs, il composa des hymnes
martiaux dans lesquels il appelait son peuple a lutter contre les
musulmans, et les ajouta aux écrits sacrés existants, sous le titre
« Granth du dixieme roi » (Dasven Padhsa ka Granth). Les réformes
sociales et religieuses de Govind ne furent que partiellement mises
en ceuvre ; dans la pratique, il s’avéra impossible d’éradiquer les
différences de caste ou les coutumes hindoues. Tous ses hymnes ne
furent pas non plus acceptés dans le canon du Granth. De plus en
plus, les anciens écrits rédigés et compilés par Gourou Arjun furent
distingués de tous les autres comme étant 'Adigranth (ou source
originale). [’élément permanent dans I'ceuvre de réforme de Govind
Singh était 'esprit militaire et guerrier. A partir de ce moment, la

26



religion sikhe devint littéralement une milice; «les disciples »
étaient devenus des « lions », les croyants s’étaient transformés en
guerriers, et les saints et martyrs en soldats.

« Bénie soit la vie de celui qui répéete continuellement le nom de
Dieu avec ses levres et qui chérit dans son coeur des pensées de
guerre.» — Dans cette phrase, Govind Singh résume la piété
guerriere de la religion sikhe ultérieure ; en méme temps, cette
parole marque un grand éloignement des idéaux élevés de Gourou
Nanak.

Govind Singh fut le dernier gourou sikh. Tout comme Bouddha,
a I'’heure de sa mort, transmit le Dharma, la doctrine, a ses disciples
en tant que leur futur maitre, Govind Singh déclara solennellement
que le Granth serait le gourou éternel. « Que celui qui souhaite
m’obéir obéisse au gourou Granth. Obéissez au Granth Sahib, il est
le corps visible du gourou. » Ce gourou spirituel s’est révélé étre, en
effet, le véritable commandant du khalsa; lors de nombreux
évenements extérieurs, la communauté sikhe a puisé sa force en
lui. Au x1xe siecle, un évéenement politique inattendu se produisit.
Ranjit Singh (né en 1780, mort en 1839) prit le titre de maharaja et
créa un grand royaume sikh qu’il organisa selon le modele
européen. Mais cet Etat ne dura que peu de temps ; en 1845, les
Anglais vainquirent la résistance héroique du peuple sikh et le
priverent a jamais de son indépendance politique. Cette perte
politique eut toutefois pour conséquence que le caractere unique de
la religion, qui était le legs de Nanak et Govind Singh, s’estompa
considérablement, et I’'hindouisme acquit une influence toujours
plus forte. Depuis quelques années, la religion sikhe ne se distingue
plus clairement du monde religieux hindou; selon I’érudit
Oltramare, le sikhisme est devenu « entierement hindou ». Ses
adeptes fréquentent désormais les sanctuaires hindous, visitent les
mosquées et assistent aux cérémonies hindoues. A ce jour,
cependant, les sikhs ont conservé I'esprit guerrier de Govind Singh ;
1ls fournissent les meilleures troupes a 'armée et ont prouvé leur
courage a maintes reprises pendant la guerre mondiale. Mais
lesprit religieux de Nanak et Arjun ne peut mourir tant que le

27



Granth reste la Bible sikhe. En fait, ces dernieres années, un
nouveau mouvement a vu le jour, qui étudie le Granth avec
beaucoup d’enthousiasme et cherche a renouveler la religion sikhe
dans toute sa spiritualité et son universalité originelles. Lors du
Congres mondial pour le christianisme libre et le progres religieux
(1910) a Berlin, un érudit sikh de I'université d’Amritsar a parlé de
la grandeur spirituelle de sa religion et a déclaré en termes élogieux
que « la deuxieme époque de la mission de Nanak avait commencé ».
Le savant anglais Max Arthur Macauliffe nourrit les mémes espoirs
et travaille avec des sikhs érudits pour faire connaitre leurs écrits
sacrés a I’'Occident. Le mouvement Akali, qui a récemment balayé
le nord de I'Inde comme un tourbillon, a confirmé de maniere
inattendue les espoirs d’'une renaissance de la religion sikhe et a
révélé une fois de plus sa vitalité durable.

2. DOCTRINE ET CULTE SIKHS

La doctrine du livre sacré des sikhs, le Granth, est un
monothéisme prononcé, avec une forte tendance au panthéisme.
Cette religion, comme l'islam, met fortement l'accent sur la
croyance en un Dieu unique. A Tinstar des musulmans pieux, qui
répetent quotidiennement leur La ilah’ illa llah, et des juifs
croyants, qui se souviennent chaque jour du Jahwe echad, les sikhs
dévots doivent faire cette confession dans la priere matinale
quotidienne qui leur a été transmise depuis I'époque de Nanak : « 11
n’y a quun seul Dieu, dont le nom est Véritable, le Créateur. Le
Véritable était au commencement ; le Véritable était a l'age
primitif. Le Véritable est, était, 6 Nanak, et le Véritable sera
également 8. » Malgré cette affirmation, cependant, la croyance des
sikhs en Dieu differe de celle de 'islam primitif et du judaisme. En
y regardant de plus pres, nous constatons que la conception de Dieu
défendue par Nanak et Arjun est la méme que celle défendue par le
mysticisme indien et soufi. Dieu est nirguna et sarvaguna,
dépourvu de toutes qualités distinctes et pourtant comprenant tout.

28



Il est absolument transcendant, bien au-dessus de toutes les
différenciations, sans aucun attribut ni qualité ; rien ne peut étre
dit a son sujet, il est un vide total, un néant infini, sunn, expression
utilisée dans le Granth, qui est tirée de la théologie bouddhiste. En
méme temps, Il est aussi entierement immanent, contenu dans tout
ce qui est visible, différencié, et dans toutes les qualités des choses ;
Il est la « Vie dans tout ce qui a vie », « autant dans le canard que
dans I’éléphant » ; par-dessus tout, Dieu « est dans le coeur de
chaque étre humain », et la, Il agit comme « Lumiere intérieure ».
« Partout ou je regarde, il y a Dieu; personne dautre n’est
visible 9. » Dieu est «le Seigneur omniprésent, indéfinissable,
insondable, a I'intérieur et a 'extérieur de toutes choses 10 », « loin
de tout et pourtant avec tout, Il est I'Unique et Il est le Multiple »,
« Il est le plus grand de tous les grands étres, et en méme temps le
plus petit des petits ». Il est 'opposé coincident, la polarisation du
vide et de la plénitude. Les hymnes d’Arjun tournent notamment
autour de cette « harmonie des contrastes », de la transcendance et
de 'immanence dans I'idée de Dieu. La pensée de l'ev kai nav
s’exprime parfois dans les attributions paradoxales d’identité tant
appréciées des védantistes et plus encore des mystiques soufis.
Ainsi, Gourou Nanak dit :

« Dieu est le pécheur et le poisson. Il est I'eau et Il est le filet ; Il est
Lui-méme ce dont le filet est fait, Il est aussi le désir dans le poisson. »
Gourou Nanak prie : « Tu es 'océan, Tu es I’écume, et Tu es aussi la bulle. »

Ce lien entre le Créateur et la créature, la divinité et le monde,
est exprimé dans un style véritablement panthéiste comme une
expansion (pasara). « Par Lui-méme, Il a étendu Son propre Etre. »
Mais en méme temps, cette divinité universelle, appelée du nom
primitif de Brahma, est congue comme personnelle et est désignée
en termes personnels. Elle est appelée « Pere » et « Sauveur ». Elle
recgoit les titres personnels du Dieu Sauveur : Visnu, Parameshur
(sanskrit : Paramesvara, « Seigneur supréme »), Vahguru (« grand
Gourou »), Hari, Ram Govind. Voici 'une des prieres d’Arjun, qui

29



respire un esprit si personnel et si enfantin qu’elle nous rappelle
I'un des psaumes de ’Ancien Testament :

« Tu es mon Pére, Tu es ma Mére, Tu es mon cousin, Tu es mon frére ;
en toutes choses, Tu es mon Protecteur. Comment la peur ou lI'inquiétude
pourraient-elles m’atteindre, 6 Seigneur ? Par Ta miséricorde, je T’ai
ressenti. Tu es mon soutien. Tu es mon Refuge. Il n'y a personne d’autre
que Toi, et Ta volonté et Ton ceuvre sont au-dessus de tout. Par toi, toutes
choses vivantes ont été créées ; toutes sont placées la ou tu le souhaites ;
tout ce qui a été créé est a toi ; rien ne nous appartient, 6 Seigneur. »

« Nous aspirons a Toi, nous avons soif de Toi, c’est seulement en Toi
que notre cceur trouve le repos, 6 Seigneur. »

« Comme un enfant est rafraichi lorsqu’il a bu du lait, comme un
homme pauvre est réconforté lorsque tout va bien pour lui, comme un
homme assoiffé est rafraichi par ’eau, ainsi mon cceur se réjouit en Hari,
0 Seigneur. »

« Comme une lampe brille dans les ténébres, comme celui qui veille sur
son épouse se réjouit lorsqu’elle apparait, ainsi mon cceur exulte d’amour
pour Hari, mon Seigneur. »

La priere de Nanak semble tout a fait chrétienne :

« Je ne peux vivre un seul instant sans Toi.

Je suis malheureux sans mon Bien-Aimé, je n’ai pas d’ami 1 | Quand
je T’ai, j’ai tout ; Toi, 6 Seigneur, Tu es mon Trésor... J’ai faim et soif de Te
voir. » (2)

Ainsi, dans les prieres des saints sikhs, une foi personnelle
enfantine est évidente a chaque instant. Leurs prieres sont pleines
de bhakti, damour chaleureux et d'une profonde confiance dans le
Dieu personnel, ’Ami et le Sauveur de 'ame. Parfois, cette bhakti
adopte le langage enflammé de la poésie amoureuse. Le
Gitagovinda de Jayadeva, le Cantique des Cantiques de 1'Inde, a
également inspiré les auteurs d’hymnes du Granth. Pourtant,
méme dans les prieres qui débordent d’amour pour Dieu, cette
curieuse oscillation entre le théisme personnel et le panthéisme
impersonnel, caractéristique des religions sikh, soufie et bhakti,
apparait sans cesse. Ils utilisent également la phrase mystique qui
implique I'immanence : « Tu es mien et je suis tien. » En effet, c’est

30



surtout dans la priére qu’ils sentent qu’ils vivent et s’épanouissent
dans l'infini. La métaphore préférée du panthéisme indien
exprimant la relation entre Dieu et 'ame apparait également dans
les prieres sikhes : « Tu es 'océan et nous sommes tes poissons. » A
partir de la communion personnelle de la priere, 'ame s’éleve
finalement dans la sphere impersonnelle de 'union substantielle
avec Dieu. Méme sur les levres de Nanak, nous entendons la phrase
des Vedas : so ‘ham (« Je suis Lui, je suis moi-méme Dieu »).

A cette conception riche et variée de Dieu s’ajoutent les i1dées
indiennes primitives de maya et de samsara. La multiplicité des
choses visibles et temporelles tisse un voile de maya entre
’humanité et la réalité invisible, de sorte qu’elle est incapable de
discerner 'unité de la divinité :

« Par les belles illusions de Maya, le monde est trompé, et rarement un
homme percoit la vérité. » « Dans cette cécité spirituelle, leur naissance
humaine est perdue. Une fois trouvés, ils sont battus a la porte de Yama ;
ils meurent et renaissent a plusieurs reprises 12. »

Celui qui tombe en proie a l'illusion des sens et est étouffé par
les erreurs de la multiplicité doit mourir et renaitre, doit errer sans
cesse dans le cycle de la transmigration des ames. A cette idée
fondamentale de la philosophie indienne de la vie s’ajoute
désormais une idée fondamentale de la piété islamique : I'idée de
Kadar, du destin absolu et de la prédestination, du decretum
aeternum.

« Par Son ordre, tous sont créés, par Son ordre, ils accomplissent leur
travail. » « Comme une créature perdue, ’homme erre dans de nombreuses
incarnations ; comme un acteur, il révéle de nombreux aspects de sa
nature ; il doit danser selon la volonté du Seigneur ; ce qui est juste a Ses
yeux doit se produire. » « Comme Il a Lui-méme créé le monde et que celui-
ci est réparti selon trois qualités, qu’est-ce donc que la culpabilité ou le
meérite religieux, qu’est-ce que c’est ? Il désigne 'un pour l'enfer et 'autre
pour le paradis. » « Dieu ne réside que dans le coceur de ceux a qui Sa grace
a été accordée depuis le commencement. »

31



Ce déni du libre arbitre humain n’est toutefois pas en harmonie
avec le sens aigu du péché qui caractérise la religion sikhe. Les
poetes religieux du Granth confessent sans cesse leur profonde
nature pécheresse et implorent miséricorde et grace :

« Rédime le pécheur, telle est la priére de Nanak, mon ame. » « Je suis
un pécheur, Toi seul es pur. Comme les eaux recouvrent la mer, ainsi mes
péchés sont innombrables. Accorde-moi Ta grace, aie piti€, afin que je ne
sombre pas comme une pierre dans les profondeurs de la mer. »

« Nous commettons de nombreux péchés pour lesquels il n’y a pas de
fin. O Dieu, daigne les pardonner dans ta miséricorde. Nous sommes de
grands pécheurs et transgresseurs. O Dieu, pardonne-nous et accueille-
nous auprés de toi, sinon notre tour ne viendra jamais d’étre
pardonnés 13. »

Le péché et le pardon — theme central de la Bible et de
Iexpérience chrétienne du salut — sont des notions tres présentes
dans la vie de priere des croyants sikhs. Leur certitude de 'amour
miséricordieux de Dieu est le secret de leur joyeux sentiment de
salut. « Mon ame est réconciliée avec Dieu, et je suis submergé par
Son amour merveilleux », s’exclame Amar Das, exultant dans la
félicité de son expérience du salut. A Tlinstar de ’Ancien et du
Nouveau Testament, le Granth proclame que sans humilité, il n’y a
ni salut ni grace. « La porte du salut est étroite ; seuls les humbles
peuvent y entrer. » « L’orgueil empéche ’'homme de trouver Dieu. »

Mais tout comme les idées personnelles et impersonnelles
s'opposent dans leur conception de Dieu, elles se contredisent
également dans leur doctrine du salut. Une fois de plus, ces ames
pieuses oublient que la félicité éternelle est liée au don divin du
salut, et elles commencent a aspirer au Nirvan (absorption dans le
Supréme). La personnalité, la conscience de soi, I'individualité, tout
disparait, englouti dans 'océan de la divinité infinie. Nanak dit :
« Le disciple est absorbé. » Dans la félicité inconsciente d'une ame
qui a perdu son individualité, comme I’enseignent les Upanishads
et le Sutta-Pitakam bouddhiste, les saints sikhs recherchent
également le mukati 14 (la rédemption finale du péché, de la douleur
et du cycle sans fin des renaissances).

32



« Dans la sphére la plus élevée, il n’y a ni joie ni chagrin, ni espoir ni
désir, ni castes ni marques de castes, il n’y a ni parole ni chant. Dans la
spheére la plus élevée, il n’y a rien d’autre que la vision du Divin. »

Cette vision brahmanique-bouddhiste de la félicité austere et
inconsciente du Nirvana est toutefois variée dans les écrits sikhs,
par les conceptions plus colorées du paradis chez les musulmans.
Le Granth parle de Sack Khaad (le « vrai Royaume »), une sorte de
paradis dans lequel le sikh fidele recevra la récompense éternelle
pour sa foi inébranlable et son amour de Dieu.

Nous voyons donc que les conceptions de Dieu et du salut
défendues par Nanak et ses disciples sont un mélange éclectique et
varié d’hindouisme et d’islam. Le chercheur Oltramare le formule
tres bien lorsqu’il dit que la religion des sikhs est « une sorte de
tourbillon dans lequel se mélent des courants provenant de toutes
les directions ». Le Vedanta, la Bhagavadgita, le Coran, les écrits
soufis et enfin les poémes bhakti de I'Inde médiévale ont tous
contribué a la tradition qui a donné naissance au Granth.
L’enseignement de Nanak se distingue toutefois tres clairement de
I'islam et de l'hindouisme par sa spiritualité affirmée. Nanak
dénonce aussi vivement la récitation purement formelle des Vedas
et des Sastras que le culte généralisé des i1doles dans les temples
hindous. Il condamne tout aussi vivement le 1égalisme cérémoniel
et I'hypocrisie de I'islam, qui contrastent fortement avec le culte de
Dieu que l'on trouve dans le cceur de ceux qui « 'adorent avec
ferveur et sincérité ».

« Fais de la bonté ta mosquée, de la sincérité ton tapis de priére, de ce
qui est juste et légal ton Coran,

De la modestie ta circoncision, de la civilité ton jetine, et tu seras alors
un musulman...

Il y a cinq priéres, cinq moments pour prier, et cinq noms pour les
désigner :

La premiére doit étre la vérite, la deuxiéme ce qui est juste, la troisiéme
la charité au nom de Dieu,

La quatriéme les bonnes intentions, la cinquiéme la louange et la gloire
de Dieu 15, »

33



Nanak dénonce l'ascétisme rigide des brahmanes, des yogis et
des sannyasis :

« Braler un membre dans le feu, se tenir debout dans l’eau, jetner,
endurer la chaleur et le froid, lever un bras pendant longtemps, se tenir
debout sur une jambe - toutes ces ceuvres de pénitence sont des ceuvres
des ténébres. »

I1 va méme jusqu’a mettre en garde ses lecteurs contre les freres
mendiants :

« Ne vénérez pas ceux qui se nomment eux-mémes gourou et pir
(expression arabe désignant un gourou) et qui mendient 'aumone. Seuls
ceux qui vivent du fruit de leur travail et accomplissent une tache honnéte
et utile sont sur le chemin de la vérité. » « Vous devriez vivre en ermites
dans vos propres maisons. »

Nanak traite avec beaucoup de finesse 'aspect extérieur, rituel
et ascétique de la religion : d’'une part, il le rejette completement, et
d’autre part, il I'éleve au rang de sphere spirituelle et éthique. Mais
1l n’a pas été capable de mener ce point de vue spirituel jusqu’a sa
conclusion logique. L’homme appartient a deux mondes, le monde
des sens et le monde de l'esprit, et afin de 'aider a adorer, il désire
naturellement une représentation tangible du Dieu invisible. Pour
les sikhs, comme pour les mystiques de Vishnu et Shiva et les
adorateurs du Bouddha Amitabha, le signe tangible et sacramentel
du Dieu éternel est le Saint Nom de Dieu. Le Nom divin est la
Présence tangible de Dieu. Il contient toute la plénitude de Sa
puissance surnaturelle ; il a un pouvoir magique.

« Posséder le Nom signifie posséder la Présence de Dieu ; celui
qui possede cette Présence est désormais libéré de la peur. » Celui
qui prononce le Nom de Hari (I'un des nombreux titres de Vishnu-
Narayana) atteint ainsi la plénitude de la sagesse, du salut et de la
béatitude. Les auteurs du Granth louent sans cesse le pouvoir du
Nom divin :

34



« Le mantra principal (c’est-a-dire la formule magique, le Nom : Hari)
contient toute la connaissance (science). Si un membre des quatre castes
murmure le Nom, quel qu’il soit, son salut est assuré. »

« Méme si un homme étudie et comprend profondément les sastras
(livres sacrés) et les smritis (traditions) sans le Nom, il ne peut atteindre le
salut final. »

« Murmure le Nom de Hari : Hari, mon coeur, qui apporte le réconfort
jour et nuit.

« Murmure le Nom de Hari: Hari, mon cceur, car la pensée de Lui
chasse le péché et les soucis.

« Murmure le Nom de Hari : Hari, mon cceur, car c’est la fin de la faim
et de la pauvreté. »

Plus clairement encore, le Dieu invisible se révele a l'ame
dévouée dans la personnalité du saint enseignant, le Gourou. Pour
les sikhs, le Gourou est ce qu'une incarnation divine est pour les
hindous. Dans des phrases qui correspondent presque mot pour mot
a I’Evangile de Jean, le Granth proclame que le Gourou est le Deus
visibilis (« Dieu lui-méme en personne ») :

« Le Gourou est Dieu et Dieu est le Gourou ; il n’y a aucune différence
entre eux. » « Dieu et le Gourou ne font qu’un. » « La Parole est le Gourou,
le Gourou est la Parole. » « Le Gourou est le créateur, le Gourou est
I’artiste ; sans le Gourou, il n’y a rien ; ce que le Gourou veut, cela arrive. »
« O Dieu, le Gourou t’a montré a mes yeux. »

En tant que Dieu incarné, le Gourou apparait comme le seul
médiateur, le chemin vers Parameshur (le « Seigneur de tous ») :

« Sans le Gourou, ’'homme n’a pas d’amour pour Dieu, la souillure de
I’égoisme ne peut étre €liminée » (Nanak). « Le vrai Gourou est le vrai
Seigneur ; par sa Parole, I'union avec Dieu est réalisée » (Amar Das). « Sans
le vrai Gourou, aucun homme ne peut atteindre la perfection. » « Le
Gourou est le guide, le Gourou est le bateau, le Gourou est le radeau, le
nom de Hari. Le Gourou est 1’étang, le lac, le Gourou est le tirtha (le
réservoir sacré) et I'océan » (Nanak). Nanak dit méme : « Un homme est
venu, grace a qui le monde entier sera sauvé 16. »

35



En tant que représentant visible de Dieu, le Gourou revendique
I'honneur divin, le culte, la soumission croyante et I'obéissance
inconditionnelle. Le Gourou a recu un culte tel quil en a été
« rarement connu d’équivalent dans 'histoire de la religion ». Arjun
exhorte les sikhs : « Lavez les pieds des justes et buvez I'eau, offrez
votre vie aux justes; perfectionnez votre purification dans la
poussiere des justes et devenez un sacrifice pour eux. »

La coutume de boire I'eau dans laquelle le Gourou a lavé ses
pieds était autrefois (avant Govind Singh) une cérémonie de
consécration par laquelle un homme religieux se déclarait disciple
du Gourou (carampahul).

Cette glorification d'un étre humain semble dégrader la
spiritualité de la religion sikhe autant que le culte magique du Nom
sacré. A ce jour, cependant, leur culte actuel est puritain dans sa
sévere simplicité. Dans le Temple d’'Or a Amritsar, il n’y a pas
d’idole. Dans le Saint des Saints, i1l n'y a que quelques exemplaires
du Granth, qui sont placés sur des coussins de soie. Jour et nuit,
des prieres liturgiques y sont récitées sans interruption.
Accompagnés d'instruments a cordes, les Granthis, «ceux qui
connaissent les Ecritures » (qui ne sont toutefois pas des prétres),
chantent des passages du Granth. (Lhommage rendu au Livre
sacré differe en effet peu de 'hommage rendu par les hindous a
leurs idoles.) Tout comme les Juifs avaient leur synagogue en plus
du Temple, les sikhs ont, en plus du sanctuaire de Harimandar, des
Dharmsalas (« salles de la doctrine sacrée », batiments simples et
sans ornements dans lesquels le Granth est lu a haute voix et
expliqué). La récitation de passages du Granth est le seul
cérémonial religieux lors de toutes les célébrations domestiques :
naissances, mariages et funérailles.

En plus du service de la Parole, au cours duquel le Granth est
lu a haute voix, les sikhs, comme les chrétiens protestants, ont deux
sacrements : une sorte de baptéme et une sorte d’Eucharistie. Le
« Pahul de la vraie religion» est le rite d’initiation (fondé par
Govind Singh) par lequel le jeune sikh, lorsqu’il entre dans I'age
adulte, est recu dans le khalsa, la communauté « pure ». Apres que

36



les candidats se sont baignés dans le bassin sacré d’Amritsar, un
mélange d’eau, de sucre et de confiseries, qui a été remué avec un
poignard, est versé sur eux de la téte vers le bas sur tout le corps
tandis que ces mots sont prononcés (vah guru-ji ka khalsa, siri vah
guru-ji ki fateh): «Salut a la communauté pure du Gourou !
Victoire au Gourou sacré!» La partie la plus solennelle des
rassemblements pour le culte est la préparation et la distribution
du Karah-prasad. Un gateau a base de beurre, de farine et de sucre
est consacré au Gourou, puis distribué aux fideles au cri de : « Vah
Gourou ! »

Les devoirs religieux privés des sikhs sont le bain rituel (deux
fois par jour) et la lecture du Granth. Pour sa priere du matin, le
sikh doit réciter le Japji de Nanak et le Japji de Govind Singh ;
pour sa priere du soir, le So-daru, qui se trouve également dans le
Granth. Les sikhs considerent leurs devoirs moraux et éthiques
comme aussi contraignants que leurs devoirs religieux. La religion
sikhe a une forte tendance éthique. La loyauté et la droiture,
'humilité et 1'obéissance, la générosité et I'hospitalité, la
disposition a pardonner et la volonté de supporter patiemment
I'injustice — tout cela fait partie de I'idéal de vie d’'un sikh religieux.
Un accent particulier est mis sur les vertus domestiques de la vie
familiale, sur la fidélité conjugale, le soin des parents pour leurs
enfants, et sur 'amour filial et la piété. C’est cette union étroite
entre la spiritualité religieuse et le sérieux éthique qui éleve la
religion sikhe au-dessus de tant de sectes et de groupes au sein de
I'hindouisme et lui confere une aura de noblesse. Dans la priere
quotidienne du matin, la grandeur et la pureté de 1'idéal religieux
du sikh pieux apparaissent tres clairement :

« Fais du contentement et de la modestie tes boucles d’oreilles, du
respect de soi ton portefeuille, de la méditation les cendres a étaler sur ton
corps ; fais de ton corps, qui n’est qu'un morceau pour la mort, ton
manteau de mendiant, et de la foi ta régle de vie et ton baton.

Fais de ’association avec les hommes ton Ai Panth (une secte de yogis),
et de la conquéte de ton coeur la conquéte du monde.

Salut! Salut a Lui: le primitif, le pur, sans commencement,
I'indestructible, le méme a chaque époque !

37



Fais de la connaissance divine ta nourriture, de la compassion ton
gardien, et de la voix qui est dans chaque coeur (la conscience) le sifflet
(pour appeler au repas).

Fais de Celui qui a suspendu le monde entier (a Sa corde) ton Seigneur
spirituel ; que la richesse et le pouvoir surnaturel soient des plaisirs pour
les autres.

L’union et la séparation sont la loi qui régit le monde. Par le destin,
nous recevons notre part.

Salut ! Salut a Lui : le primitif, le pur, l'indestructible, le méme a
chaque époque ! »

La foi ancestrale de Sundar Singh est une religion pure et
élevée, une religion qui réunit le meilleur de '’hindouisme et le
meilleur de I'islam, une religion qui peut se prévaloir de ses saints
et de ses martyrs. De nombreux éléments de la religion sikhe,
comme la croyance en 'amour miséricordieux de Dieu et en sa
révélation de lui-méme dans un étre humain, se rapprochent
beaucoup des vérités centrales du christianisme ; bien que ces
apercus de la révélation soient en effet brouillés par la forte
influence du panthéisme védantique et du fatalisme islamique.
Mais surtout, I'’élément qui prive I’enseignement du Granth de tout
pouvoir créateur vital est son éclectisme, son oscillation continuelle
entre le théisme et le panthéisme, le personnalisme et
I'impersonnalisme, la croyance au pardon et l'aspiration au
Nirvana. Dans cette religion mixte, une ame comme celle de Sundar
Singh, qui aspirait intensément a une unité finale et a une
satisfaction profonde, ne pouvait trouver sa place. Mais malgré
toutes ses lacunes et ses faiblesses, elle était encore suffisamment
riche et pure pour devenir pour cette ame en quéte un tuteur qui la
préparait au Christ.

38



PARTIE II

L’histoire de la vie de Sundar Singh

1. JEUNESSE. CONFLITS INTERIEURS

Sundar Singh est 1ssu dune ancienne famille sikhe
aristocratique et fortunée 7. Il est né le 3 septembre 1889 dans le
village de Rampur, dans 'Etat de Patiala, ol son pére, Sirdar Sher
Singh, était propriétaire foncier et seigneur du manoir. Sa maison
était non seulement pleine de confort matériel, mais aussi d’'une
véritable piété. La mere de Sundar, une femme cultivée et
religieuse, éveilla tres tot chez son fils, qui lui était 1ié par les liens
de l'affection la plus profonde, le sens du divin et de I’éternel. Sa
phrase « Je crois que tout homme véritablement religieux a eu une
mere religieuse » trouve son illustration dans son propre cas. Sa
mere 'emmenait toujours avec elle lorsqu’elle se rendait au temple
pour faire une offrande ou lorsqu’elle rendait visite tous les quinze
jours au purohita (prétre) dans la jungle afin de recevoir des
conseils spirituels et des encouragements. Elle enseignait a son fils
les écrits sacrés de la religion sikhe ainsi que ceux de ’hindouisme.
Elle lui apprenait les habitudes quotidiennes de dévotion. Quand il
se réveillait le matin et demandait du lait, elle lui répondait : « Non,
tu dois d’abord prendre ta nourriture spirituelle. » Méme s’1l était
parfois réticent, il devait lire des passages des Vedas et des Sastras,
du Granth et de la Bhagavad-Gita avant de pouvoir boire son lait.
A sept ans, i1l connaissait par cceur 'intégralité de la Bhagavad-
Gita, ce qui n’était toutefois pas inhabituel pour un garcon indien.
Cest également sa mere qui lui inculqua pour la premiere fois
I''déal d’'une vie consacrée. « Tu ne dois pas étre superficiel et
mondain comme tes fréres», lul disait-elle souvent. « Tu dois
rechercher la paix de 'ame et aimer la religion, et un jour tu
deviendras un saint sadhu. » Ces paroles de sa meére résonnaient au

39



plus profond de 'ame du garcon ; les impressions qu’il recevait de
la vie paisible et simple et du comportement du sannyasi que sa
mere visitait pour demander conseil renforgaient ces sentiments et
éveillaient dans son jeune esprit le désir de devenir comme ces
hommes. Toute sa vie intérieure devint un grand désir de santi
(paix de 'ame). Et lorsqu’il la trouva enfin, il réalisa les souhaits de
sa mere et adopta la vie de sadhu comme vocation. Ainsi, son
premier élan vers la vie religieuse vint de sa mere. Lui-méme
déclare a plusieurs reprises que les paroles, 'exemple et les prieres
de sa mere ont eu une importance décisive dans son développement.

« L’enfant au sein de sa meére est comme l’argile dans les mains du
potier. Elle peut faire tout ce qu’elle veut avec ’enfant si elle est une meére
qui prie, si son esprit reste en contact avec 'esprit du plus grand de tous
les enseignants. » « Ma meére m’a €levé dans une atmospheére religieuse ;
elle m’a préparé a I’ceuvre de Dieu. Elle ne savait pas ce que je deviendrais ;
selon la lumiére de '’hindouisme, elle a fait de son mieux... Elle serait
devenue chrétienne si elle avait vécu plus longtemps. Chaque fois que je
pense a elle, je remercie Dieu de m’avoir donné une telle meére. Elle avait
une lumieére merveilleuse. J’ai vu beaucoup de femmes chrétiennes, mais
aucune d’entre elles n’arrivait a la cheville de ma meére. »

A I’'age précoce de quatorze ans, Sundar Singh perdit sa mere, a
un moment ou ses conflits religieux avaient déja commencé. Une
profonde tristesse envahit son coeur, une tristesse qui le marqua a
jamais. « Méme aujourd’hui, une expression de douleur apparait
sur le visage du sadhu, et ses yeux s’assombrissent lorsque la
conversation porte sur le sujet de sa mere. » Avec un zele accru, il
se plongea alors dans I’étude des livres sacrés. Il restait souvent
assis jusqu’a minuit a lire le Granth, les Upanishads et le Coran. 11
apprit par coeur un grand nombre de passages. Son gourou
(professeur religieux) dit au pere de Sundar : « Votre fils deviendra
soit un imbécile, soit un grand homme. » Le pere fit la lecon a son
fils trop zélé : « Tu vas te détruire le cerveau, mon fils, et ruiner ta
vue ! Tu es encore un enfant. Pourquoi te tourmentes-tu autant
avec des questions religieuses ? » Sundar Singh répondit : « Je dois
trouver la paix a tout prix. Les choses de ce monde ne peuvent

40



jamais me satisfaire.» En plus de ces études intensives, il
pratiquait la méditation concentrée pendant des heures, mais
méme cet effort ne lui apportait pas la paix intérieure. Sous la
direction d'un sannyasi hindou, il apprit la pratique du yoga. Grace
a une concentration prolongée, il réussit a produire un état de
transe qui luil apporta un soulagement temporaire ; mais lorsqu’il
revint a un état de conscience normal, il constata qu’il se trouvait
exactement au méme point qu'avant de commencer les exercices de
yoga. Les conseils et les instructions qu’il recut des purohitas et des
sadhus indiens ne purent 'aider a trouver la paix du coeur. Méme
sa participation assidue et fervente aux cérémonies et aux rites ne
lui apporta aucune aide intérieure.

« J’ai essayé, avoue-t-il, de trouver le repos grace aux moyens offerts
par les religions de l'Inde : 'hindouisme, le bouddhisme, le mahométisme ;
mais je ne l'ai pas trouvé la. » « Je voulais me sauver. Comme j’ai étudié
tous nos livres sacrés | Comme je me suis efforcé de trouver la paix et le
repos de 'ame ! J’ai fait de bonnes ceuvres ; j’ai fait tout ce qui pouvait
mener a la paix, mais je ne l’ai pas trouvée, car je ne pouvais pas l’atteindre
par moi-méme. »

La paix a laquelle Sundar Singh aspirait si passionnément ne
venait pas de la foi de ses ancétres, mais de loin. Dans I’école
missionnaire de son village natal, fondée dans les années 70 du
siecle précédent par le Dr Wherry, un missionnaire presbytérien
américain, 1l découvrit le Nouveau Testament, qui était lu
quotidiennement a I’école comme un « manuel ». Au début, il refusa
d’y toucher. Il était tres indigné. « Pourquoi devrions-nous lire la
Bible ? Nous sommes sikhs, et le Granth est notre livre sacré. » « Il
y a peut-étre de bonnes choses dans ce livre, mais il est contraire a
notre religion. » D’autres aussi le mirent en garde contre la Bible.
« Ne lis pas la Bible, lui disaient-ils, car elle renferme un pouvoir
secret qui te transformera en chrétien. »

La haine de Sundar envers le christianisme devint si forte qu’il
devint le chef déclaré d'un groupe d’éleves qui se proclamaient
« ennemis du christianisme ». A maintes reprises, il déchira et brila

41



des passages de la Bible et d’autres écrits chrétiens. Quand il voyait
les missionnaires venir précher I’Evangile, 1l s’écriait : « Ces gens
sont des malfaiteurs ; ils sont venus tout gacher. » Il allait méme
jusqu’a leur jeter des pierres et du fumier, et ordonnait aux
serviteurs de son pere de faire de méme. A I’époque, 1l caressait
I'idée d’écrire une brochure contre le christianisme. Mais malgré
cette haine fanatique, le livre mystérieux des chrétiens ne le
quittait pas. « Méme alors, avouait-il, je ressentais I'attrait divin et
la puissance merveilleuse de la Bible. Comme parfois, au milieu
d’'une chaleur étouffante, une brise fraiche souffle de la mer et
rafraichit Patmospheére, j’ai senti ses effets rafraichissants sur mon
ame.» Par-dessus tout, c’était une parole de Jésus qui avait
commencé a parler au plus profond de son ame agitée et aspirante :
« Venez a moi, vous tous qui étes fatigués et chargés, et je vous
donnerail du repos... et vous trouverez le repos pour vos ames. »
Sundar ne pouvait y croire, et il s’écria : « Quoi! Notre religion,
I'hindouisme, la plus belle religion du monde, ne me donne pas la
paix ! Comment une autre religion pourrait-elle me la donner ? »
Mais une autre parole du Christ transperca son ame : « Dieu a tant
aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que quiconque
croit en lul ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle. » Ces
deux paroles ne le quittaient pas, elles pénétraient son ame de plus
en plus profondément, mais i1l ne pouvait en saisir le sens
réconfortant. « Le Christ n’a pas pu se sauver lui-méme, comment
pourrait-il sauver les autres ? »

Afin de pouvoir réfuter ces paroles mystérieuses, il étudia plus
profondément que jamais les écrits religieux de son propre pays. Il
les compara au Nouveau Testament, mais il ne trouva personne qui
puisse dire comme Jésus : « Je vous donnerai le repos », et encore
moins quelquun qui puisse dire : « Je vous donnerai la vie.» Le
conflit entre le christianisme et I’'hindouisme qui faisait rage dans
son ame le conduisit finalement a un acces de colere, et il brila la
Bible, ce livre mystérieux qui promettait la paix et n’apportait rien
d’autre que de I'agitation et des conflits. Son pere lui demanda avec
une désapprobation tranquille : « Pourquoi fais-tu une chose aussi

42



folle ?» Sundar Singh répondit: « La religion de I'Occident est
fausse ; nous devons I'anéantir. » Ce jour-la, le 16 décembre 1904,
le sadhu ne l'oublia jamais ; ce fut le jour de sa mort. Le profond
sentiment de remords douloureux que le sadhu éprouva a cause de
cette attaque contre la Bible vibra dans son ame jusqu’a ce jour et
s’exprima a maintes reprises dans ses sermons et ses confessions
personnelles. « Le souvenir d’avoir persécuté le Christ et déchiré la
Bible est comme une épine perpétuelle dans ma mémoire. »

2. CONVERSION
(a) Le récit de Sundar Singh 8

Finalement, l'agitation intérieure et le malheur de Sundar
Singh atteignirent leur paroxysme. Rien ne pouvait lui apporter la
santi qu’il désirait tant. Il prit donc la décision désespérée de se
suicider, dans 'espoir de trouver le repos dans ’autre monde. « Si
je ne peux pas trouver Dieu dans ce monde, peut-étre pourrai-je Le
trouver dans 'autre. » Au début de la soirée du 17 décembre, 1l alla
volr son pere et lui dit : « Je dois te dire au revoir, car demain matin,
tu me trouveras mort. » « Pourquoi veux-tu te suicider ? » demanda
son pere. « Parce que ’hindouisme ne peut satisfaire mon ame, ni
tout cet argent, ni le confort, ni aucune des bonnes choses de ce
monde. Ton argent peut satisfaire les désirs de mon corps, mais pas
ceux de mon ame. J’en ai fini avec cette vie misérable et incomplete ;
je vais y mettre un terme ! » Le jeune homme avait 'intention de
s’allonger sur la voie ferrée et de se laisser écraser par ’express de
cing heures qui passerait devant la maison le lendemain matin.

Tot le matin du 18 décembre, a trois heures, 1l se leva et prit un
bain froid cérémoniel, conformément a la coutume hindoue et a
lordre expres de Govind Singh. Puis 1l commencga a supplier Dieu
de lui montrer le chemin du salut. Son ame étant pleine de doutes,
il pria d’abord « comme un athée»: « O Dieu, ¢'il y a un Dieu,
montre-moi le bon chemin, et je deviendrai un sadhu ; sinon, je me

43



tuerai. » Puis 1l se dit : « Si rien ne m’est révélé, si je ne comprends
toujours rien, alors je me tuerai afin de trouver Dieu dans I'autre
monde. » Il pria sans cesse ; i1l supplia Dieu avec ferveur de le
délivrer de cette incertitude et de cette agitation, et de lui donner
la paix; mais il n’obtint aucune réponse. Il ne se découragea
toutefois pas et continua a lutter avec Dieu dans la priere, dans
Iespoir de trouver la paix.

Soudain, vers quatre heures et demie, une grande lumiere
1llumina sa petite chambre. Pensant que la maison était en feu, il
ouvrit la porte et regarda dehors ; il n’y avait pas d’incendie. Il
referma la porte et continua a prier. Puis une vision merveilleuse
lui apparut : au centre d'un nuage lumineux, il vit le visage d'un
homme rayonnant d’amour. Au début, il crut qu’il s’agissait de
Bouddha ou de Krishna, ou d’'une autre divinité, et il s’appretait a
se prosterner en signe d’adoration. C’est alors, a sa grande
stupéfaction, qu’il entendit ces mots en hindustani: « Tu mujhe
kyun satata hai ¢ Dekh main ne tere liye apni jan salib par di»
(« Pourquoil me persécutes-tu ? Souviens-toi que j’al donné ma vie
pour toi sur la croix »). Completement désemparé, il resta sans voix,
stupéfait. Puis il remarqua les cicatrices de Jésus de Nazareth, qu’il
avait jusqu’alors considéré comme un simple grand homme qui
avait vécu et était mort il y a longtemps en Palestine, le méme Jésus
quil avait si passionnément hai quelques jours auparavant. Et ce
Jésus ne montrait aucune trace de colere sur son visage, bien que
Sundar et brulé son livre saint, mais 1l était tout en douceur et en
amour. Alors, cette pensée lui vint : « Jésus-Christ n’est pas mort ;
1l est vivant, et c’est lui-méme » ; et 1l tomba a ses pieds et I’adora.
En un instant, il sentit que tout son étre était completement
transformé ; le Christ inonda sa nature de vie divine ; la paix et la
jolie remplirent son ame et « apporterent le ciel dans son coeur ».
Lorsque Sundar Singh se releva, le Christ avait disparu, mais la
merveilleuse paix resta a partir de ce moment. Il dit plus tard : « N1
en hindustani, ma langue maternelle, ni en anglais, je ne peux
décrire la félicité de cette heure. »

44



Rempli de joie, il réveilla son pere en s’écriant: «dJe suis
chrétien ! » «Tu as perdu la téte, mon garcon», dit I'homme
perplexe ; « va te coucher! Avant-hier, tu as bralé la Bible, et
maintenant, tout a coup, tu dis que tu es chrétien ! Comment peux-
tu expliquer un tel comportement ? » Sundar répondit : « Parce que
je L’a1 vu. Jusqu’a présent, je disais toujours : “C’est simplement un
homme qui a vécu il y a deux mille ans.” Mais aujourd’hui, je L’ai
vu Lui-méme, le Christ vivant, et j’ai I'intention de Le servir, car
jal ressenti Sa puissance. Il m’a donné une paix que personne
d’autre ne pouvait me donner. C’est pourquoi je sais qu’ll est le
Christ vivant. Je vais Le servir, et je dois Le servir. » Son pere lui
dit alors: « Mais tu étais sur le point de te suicider, non ? » Le
garcon répondit : « Je me suis suicidé : 'ancien Sundar Singh est
mort ; je suis un étre nouveau. »

Cette vision du Christ fut le tournant de toute la vie du sadhu.
Elle lui apporta 'accomplissement de son désir passionné et de ses
efforts angoissés : santi, cette paix merveilleuse, «la paix qui
dépasse toute intelligence », « le paradis sur terre ». « Aprés m’étre
épuisé a chercher dans I'hindouisme, j’ai enfin trouvé en Christ le
repos et la paix que mon ame désirait. » Sundar Singh considere sa
conversion comme une révélation directe, un « miracle » au sens
strict du terme, quelque chose d’absolument surnaturel. Comme
tout vrai converti, Sundar Singh rejette toutes les explications
naturalistes de cette expérience et la défend avec la plus grande
détermination comme une oeuvre de grace purement
« surnaturelle ».

« Ce que jai vu n’était pas le fruit de mon imagination. Jusqu’a ce
moment-1a, je détestais Jésus-Christ et je ne 'adorais pas. Si j’avais parlé
de Bouddha, j’aurais pu limaginer, car j’avais I’habitude de 1’adorer. Ce
n’était pas un réve. Quand on vient de prendre un bain froid, on ne réve
pas ! C’était une réalité, le Christ vivant. Il peut transformer un ennemi du
Christ en prédicateur de I’Evangile. Il m’a donné sa paix, non pas pour
quelques heures seulement, mais pendant seize ans - une paix si
merveilleuse que je ne peux la décrire, mais je peux témoigner de sa
réalité. »

45



« Ce que les autres religions n’ont pas pu faire pendant de nombreuses
années, Jésus l’a fait en quelques secondes. Il a rempli mon cceur d’une
paix infinie. »

« Ce ne sont ni la lecture ni les livres qui ont provoqué ce changement,
non, c’est le Christ lui-méme qui m’a transformé. » « Quand il s’est révéle
a moi, j’ai vu sa gloire et j’ai su qu'il était le Christ vivant. »

(b) Considérations critiques

Sundar Singh voit dans sa conversion une manifestation du
Dieu transcendant, une révélation du Christ vivant. En effet, 1l
insiste tellement sur 'objectivité de son expérience du Christ qu’il
sépare cette vision des autres qui lui ont été accordées pendant
Iextase (comme, par exemple, pendant son jetine). Au professeur
Hadorn de Berne, il a clairement déclaré : « J’ai eu des visions, et je
sais les distinguer, mais je n’ai vu Jésus qu'une seule fois. » Pour
lui, comme pour les apotres, le Christ ressuscité est une réalité
objective et concrete.

Contrairement a cette explication réaliste et religieuse du
miracle de la conversion, la science religieuse moderne en propose
une autre, naturelle et psychologique. Le processus psychologique
découvert par ceux qui ont étudié les expériences de conversion est
facilement discernable dans l'expérience du sadhu : une tension
extréme due a 'effort, suivie d'un état de désespoir et d'un abandon
complet de la lutte, culminant dans un afflux soudain de certitude.
La « couleur locale » du coté fantaisiste de 'expérience s’explique
facilement par I'influence de I’histoire de la conversion de Paul, qui
est manifestement tres similaire. Bien que le sadhu ne se souvienne
pas avoir entendu parler de la vision du Christ par Paul sur le
chemin de Damas, cela semble néanmoins probable, car le Nouveau
Testament était lu quotidiennement a 1’école missionnaire. Il
semble tout a fait probable que les luttes intérieures de Sundar
Singh et leur résolution aient été inévitablement influencées par
lexpérience paulinienne. Enfin, il faut se rappeler que de telles
expériences de conversion ne sont pas du tout rares en Inde.

46



Une figure de proue de I’Eglise méthodiste indienne, Theophilus
Subrahmanyam, a également été conduite au Christ et a ceuvrer
pour lui parmi les parias par une merveilleuse vision. Le célebre
évangéliste et poete marathe, Narayan Vaman Tilak, a eu une
vision du Christ en aolGt 1917, quelques mois avant sa mort 9. Le
professeur de Sundar Singh, le missionnaire presbytérien M. Fife,
attire 'attention sur les expériences de conversion frappantes qui
se sont produites lors d’'un réveil spirituel dans les collines de
Khasi, en Assam. L’esprit indien est beaucoup plus enclin aux
expériences visionnaires que l’esprit européen.

I1 n'y a aucun doute quant a la réalité de la merveilleuse
conversion de Sundar Singh. Il est tout a fait impossible que le
sadhu ait pu inventer cette histoire apres coup. M. Redman, qui I'a
examiné treés attentivement neuf mois apres cet évenement afin de
déterminer s’il était prét pour le baptéme, a alors entendu parler de
sa conversion par une vision du Christ. Le fait que Sundar Singh
ne parle de cette expérience sacrée que dans ses discours publics, et
n‘en parle pas dans les conversations ordinaires, n’est qu’une
preuve supplémentaire de sa sincérité. Souligner cette conversion
de saint Paul, dire que toute I'expérience correspond a un certain
type et que des expériences similaires se produisent souvent chez
les chrétiens indiens, n’offre pas d’explication claire et compléte ;
cela rend seulement la chose un peu plus facile a comprendre. La
psychologie est seulement capable de retracer le cours suivi par ces
expériences (a la fois dans la vie consciente et inconsciente de
I'ame), mais elle ne peut expliquer leur signification réelle. Seule
I'intuition religieuse du converti est capable de percevoir la réalité
divine et 'ceuvre de la grace derriere tous les processus historiques
et psychologiques a travers lesquels elle se révele. Cette réalité peut
certes se fonder des influences historiques extérieures accidentelles
qui régissent la vie mentale et la croissance, mais elle est en soi
« tout autre », bien au-dela de toutes les lois de la psychologie, et les
transcende dans I'acte de révélation.

Pour Sundar Singh, comme pour tous ceux dont la conversion
est de ce type, le contenu de la révélation est la merveille du

47



jugement divin et de la grace divine. Le jugement convainc ’homme
de son incapacité totale a atteindre son propre salut ; la grace lui
donne I'assurance du salut indépendamment de ses propres efforts.
Cette expérience fondamentalement chrétienne de l'inutilité des
efforts humains et de la seule réalité de 'ceuvre de la grace de Dieu
a travers sa révélation de lui-méme dans la mort du Christ sur la
croix — voila le coeur de « l'expérience de conversion » de Sundar
Singh. « Lorsque le Christ s’est révélé a moi, j’ai alors vu que j’étais
un pécheur et qu’il était mon Sauveur. » Sundar Singh appartient
donc a la méme catégorie que Paul et Luther, et que toute ame
chrétienne pour qui la question du péché et de la grace est le
probleme central de la vie. La différence est simplement la
suivante : Paul a pris conscience de son propre péché et de son
Impuissance a la lumiere de la Torah juive, Luther a la lumiere de
la regle monastique, tandis que Sundar Singh est parvenu a cette
conviction a travers la Bhagavad-Gita, par la voie philosophique et
mystique de 'hindouisme.

« L’hindouisme m’avait enseigné qu’il existait un paradis ; j’ai fait de
mon mieux pour me libérer du péché et pour agir en toutes choses
conformément a la volonté de Dieu. J’ai essayé de me sauver par mes
propres bonnes ceuvres, qui €taient tout a fait inutiles et ne pouvaient me
sauver. J’étais fier de la religion et de la philosophie indiennes, mais la
philosophie ne peut sauver les pécheurs. Désespéré, j’ai supplié Dieu de
me montrer le chemin du salut. En réponse a ma priére, j’ai vu mon
Sauveur ; il m’a montré ce que j’étais vraiment en moi-méme. Je ne m’étais
jamais attendu a voir quelque chose de ce genre. »

Cette expérience de la grace, essentiellement paulinienne, est le
contenu de la conversion de Sundar Singh ; la forme extérieure qui
a incarné cette expérience intérieure est la vision du Christ. Sundar
Singh admet toutefois que cette forme extérieure n’est pas
essentielle ; en d’autres termes, 'expérience chrétienne de la grace
de Dieu peut étre tout aussi réelle sans aucun accompagnement
miraculeux et, en fait, elle est généralement transmise de cette
maniere. Quand i1l parle de sa propre conversion, il ajoute
généralement les paroles de notre Seigneur : « Heureux ceux qui

48



n’ont pas vu et quiont cru » ; il se place humblement au-dessous des
chrétiens qui ont fait I'expérience du secret du Christ vivant et de
la merveille de sa grace salvatrice sans aucune vision
extraordinaire ; c’est précisément pour cette raison qu’il considere
Luther, qui n’a pas eu de vision du Christ, comme plus grand que
lui. Mais 1l est convaincu que, dans les circonstances difficiles de sa
vie, 1l n’aurait jamais trouvé le chemin du salut sans cette
révélation extraordinaire du Christ, et que, dans son cas, Dieu a
donc utilisé des moyens inhabituels pour opérer sa conversion.
Cette forme visionnaire irréguliere de 'expérience chrétienne de la
grace devient psychologiquement plus compréhensible lorsque 1'on
comprend la maniere dont Sundar Singh envisage le contact de
I’'homme avec le monde surnaturel.

« Le cerveau est un outil trés délicat et sensible, doté de nombreuses
facultés fines qui, dans la méditation, peuvent recevoir des messages de
I'invisible et des pensées qui vont bien au-dela de la conscience humaine
normale. Le cerveau ne produit pas ces pensées ; elles lui parviennent du
monde spirituel, et l'esprit les traduit dans un langage adapté aux
circonstances et aux situations humaines. Beaucoup de gens recoivent ces
messages dans leurs réves, d’autres dans des visions, et d’autres encore
pendant leurs heures de veille, au cours de la méditation. »

Sundar Singh hésiterait sans doute a appliquer -cette
affirmation a sa propre expérience de conversion, qu’il considere a
juste titre comme le tournant de sa vie, d'une valeur bien
supérieure a toutes ses autres expériences extatiques et
visionnaires. Lorsqu'un secrétaire missionnaire suisse lui a
demandé si1 sa conversion était due a une apparition objective du
Christ ou a une vision subjective, i1l lul a répondu de maniere tres
catégorique : « Pas de wvision, pas de vision; apparition
apparition ! » Mais ces réflexions aident ceux d’entre nous qui ne
sont que de simples spectateurs a parvenir a une vision saine, vraie
et «globale» de cet évenement remarquable. L'image de la
« télégraphie sans fil » est un beau symbole a la fois de la réalité de
la révélation divine et de 'expérience de la grace, mais aussi de son
caractere entierement spirituel et incompréhensible. Tout comme

49



les ondes éthériques qui transmettent les messages sans fil sont
invisibles, le contact de I'ame avec la réalité transcendantale
dépasse de loin toute connaissance humaine. Et tout comme ces
mouvements d’'ondes doivent étre captés par le récepteur pour étre
percus par l'oreille humaine, la révélation spirituelle de Dieu doit
étre rendue perceptible a I'esprit humain d’'une maniere tangible
pour pouvoir étre saisie. Cette perception se fait généralement par
le biais de conceptions imaginatives originales ou stéréotypées ;
parfois, cependant, elle est médiatisée par des visions picturales
aux couleurs vives et d'une grande intensité. Nous ne devons pas
considérer ces visions comme des hallucinations, car elles ne sont
pas des fantasmes compensatoires, mais simplement 1’expression
d’'une expérience supranaturelle. La conversion de Sundar Singh
est similaire a l'expérience de tous les hommes et femmes
véritablement religieux, en ce sens qu’il s’agit d’'une révélation de
la réalité divine, d'un miracle de la grace divine. Mais le miracle ne
réside pas dans la vision extérieure du Christ, mais au-dessus et
derriere elle. La forme extérieure n’est que I'expression nécessaire
— d’'une maniere que les sens peuvent saisir — du contact spirituel
direct avec la réalité divine, médiatisé par le « Christ vivant ».

3. EPREUVE ET PERSECUTION

Apres avoir trouvé son Sauveur de maniere si merveilleuse,
Sundar Singh passa plusieurs jours dans la priere solitaire. Sa
conscience était de plus en plus accablée par la honte lorsqu’il
repensait a la maniere dont il avait profané la Bible trois jours
avant sa conversion. Dans une priere fervente, il implora le pardon
de Dieu: «Mon Dieu, pardonne-moi. J’étais spirituellement
aveugle ; je ne pouvais pas comprendre Ta Parole ; c’est pourquoi
jail bralé la Bible.» Il recut alors du Seigneur cette assurance
réconfortante : « Tu étais spirituellement aveugle, mais maintenant
je t’ai ouvert les yeux. Va et témoigne de moi. » « Témoigne de cette
grande chose qui t’est arrivée ; confesse ouvertement que je suis ton

50



Libérateur ! » Comme dans le cas de lapotre des Gentils, la
conversion et la vocation a précher I’Evangile ne se sont pas fait
attendre.

Le premier témoignage rendu par le jeune garcon de quinze ans
a son Sauveur fut son courage inébranlable a confesser le Christ
devant sa famille et ses amis. Son pere le supplia d’abandonner sa
nouvelle foi, I'y exhortant par la fierté sikhe de sa naissance, par
I'honneur de sa famille et par son dévouement envers sa mere, mais
ce fut en vain. Quand il devint évident que son pere ne pouvait
ébranler sa détermination, un oncle qui occupait une position élevée
tenta de le forcer a rester fidele a la religion sikhe. Mais le jeune
disciple chrétien resta ferme ; sa foi en Christ comptait plus pour
lui que tous les trésors de ce monde. En plus des scenes
douloureuses et des disputes avec sa propre famille, il dut endurer
le mépris, les moqueries et la persécution. Ses anciens compagnons
lui reprochaient d’étre un parjure, un renégat et un trompeur ; son
propre frere le persécutait avec une haine amere; toute la
population se souleva contre lui avec indignation. Le directeur de
I’école, M. Newton, fut accusé devant les autorités locales d’avoir
fait pression sur les éléves pour qu’ils acceptent le christianisme.
Mais Sundar Singh et son ami Gurdit Singh, qui était devenu
chrétien en méme temps que lui, témoignerent de I'innocence du
directeur devant le magistrat, ce qui ne fit qu’accroitre I’animosité
des habitants de la région a leur égard, et plus encore a I’égard de
tous les chrétiens du village. Beaucoup de ces chrétiens durent
quitter la région. Finalement, en raison de I'attitude menacante de
la population, la mission dut fermer ses portes. Comprenant que sa
vie était en danger, Sundar Singh chercha refuge a Iécole
missionnaire presbytérienne de Ludhiana, dirigée par le Dr
Wherry. Malheureusement, c’est la qu’il vécut ses premieres
expériences douloureuses parmi les chrétiens ; ses camarades de
classe étaient pour la plupart des chrétiens de nom qui ne vivaient
pas selon les enseignements du Christ. Décu, il quitta 1’école
missionnaire et retourna dans sa famille. Mais sa foi dans le
Rédempteur n’était pas ébranlée. Tres vite, sa famille comprit que

51



son retour parmi eux ne signifiait pas un retour a la foi de ses peres.
Voyant qu’ll ne renoncerait pas a la religion chrétienne, ils
tenterent de le persuader de garder le silence sur sa foi. Sundar
Singh fut tenté d’accéder a leur demande ; i1l pensa méme a se
rendre dans un endroit éloigné pour se faire baptiser, puis a revenir
dans sa famille. L'idée de se séparer completement de tous ses
biens, de sa maison et de ses relations lui semblait insupportable.
Mais une voix lui dit : « Celui qui me confessera devant les hommes,
je le confesserai devant mon Pere qui est dans les cieux. » Et il
surmonta la tentation et se dit : « Je suis prét a souffrir n'importe
quol pour mon Seigneur, mais je ne peux pas le renier. » Lorsque sa
famille comprit que toutes ses remontrances resteraient vaines, elle
'emmena devant le Maharaja. Ce dernier tenta de lui fit sentir la
honte qu’il faisait peser sur lui-méme et sur sa famille en confessant
le Christ. « Sher Singha (Cceur de lion), comment se fait-il que tu
sois devenu un lache ?» Il lui proposa ensuite un poste tres
honorable en échange de la fidélité a la foi de ses peres. Mais
Sundar Singh refusa de se laisser égarer par de telles
considérations ; il confessa le Christ sans crainte devant eux tous.
Peu apres, 1l rompit completement avec la communauté sikhe en
coupant ses longs cheveux. A partir de ce moment, sa famille le
traita comme un paria. Il devait dormir et manger a I'extérieur de
la maison comme un lépreux. Finalement, son pere le déshérita et
le chassa de la maison. N'emportant avec lui que son Nouveau
Testament et un petit paquet de provisions, Sundar Singh, agé de
selze ans, commenca a suivre le pravrajya, la « voie des sans-abri »,
que tous les grands hommes religieux de 'Inde ont suivie depuis
I'époque de Mahavira Vardhamana Jina et Gautama Siddhartha
Bouddha. Il nous raconte qu’il passa la premiere nuit a grelotter
sous un arbre, car il faisait froid. Assis la, il endura la faim, la soif
et le froid, son Nouveau Testament entre les mains. Puis Satan lui
murmura a loreille: « A la maison, tout était agréable et
confortable, et maintenant tu souffres. » Il se mit alors a comparer
sa vie chez ses parents au « sans-abrisme » ou il était désormais
réduit : au milieu du confort et du luxe de sa maison, il était agité

52



et malheureux, tandis que maintenant, au milieu d’'une nuit froide,
seul en plein air sous un arbre, son ame était envahie d’'une paix
merveilleuse.

Le sadhu dit: « Ce fut ma premiére nuit au paradis. Le monde ne
pouvait m’offrir une telle paix. Le Christ, le Seigneur vivant, m’a insufflé
une paix glorieuse. Le froid me transpercait de part en part, j’étais un paria
affamé, mais j’avais le sentiment d’étre enveloppé par la puissance du
Christ vivant.» «La présence de mon Rédempteur a transformé la
souffrance en joie. »

Dans son état de désolation, Sundar Singh supplia Dieu de le
guider sur son chemin. En réponse a sa priere, il regut 'ordre d’aller
voir les chrétiens de Rupar, dont beaucoup avaient fui son lieu natal
pour se réfugier la-bas. Il avait a peine atteint la maison du
missionnaire presbytérien résident, M. Uppal, qu’il s’effondra
completement. Le poison quun de ses proches avait mélangé a un
dessert lors de son dernier repas a la maison avait commencé a faire
effet. (Son ami Gurdit Singh, quil’avait aidé a défendre I'enseignant
devant le magistrat, avait déja été empoisonné par son pere et était
mort des suites de ’empoisonnement.) M. Uppal et sa femme ont
appelé I'assistant du pharmacien, qui a rapidement administré le
traitement nécessaire a Sundar et est resté avec lui jusqu’a tard
dans la soirée, le laissant finalement avec peu d’espoir de guérison.
Lorsque le pharmacien rendit visite a Sundar Singh le lendemain
matin, il fut trés surpris de constater qu’il commencait a aller
mieux.

Lorsque Sundar Singh fut suffisamment rétabli, 1l retourna au
pensionnat chrétien pour garcons de Ludhiana. Les deux
missionnaires presbytériens, le Dr Wherry et le Dr Fife,
Paccueillirent avec tant d’amour et prirent soin de lui avec tant de
tendresse qu’il dit qu’ils firent plus pour lui que ses propres parents
n’auralent pu le faire. A plusieurs reprises, ses proches ont tenté de
le retirer de I’école. Une fois, son pere est méme venu le voir pour le
persuader de rentrer a la maison. Mais Sundar Singh est resté
ferme ; il a fait remarquer a son pere qu’il avait trouvé une paix si

53



merveilleuse en Christ qu’il ne I'’échangerait pour aucun bonheur
terrestre.

Afin de soulager Sundar Singh de la pression constante de ses
proches et de le protéger des attaques de la foule, les missionnaires
Ienvoyérent a Subathu, une mission médicale pres de Simla. La,
dans le calme, 1l étudia la Bible et se prépara au baptéme. Selon la
loi indienne, il ne pouvait se convertir au christianisme avant I’age
de seize ans, 1l dut donc attendre son anniversaire. En raison de
lagitation populaire, les missionnaires de Ludhiana ne jugerent
pas prudent de le baptiser la-bas. Le Dr Fife, qui avait désormais
pris la direction de 1’école, 'envoya donc avec une lettre de
recommandation a M. Redman, le missionnaire principal de la
Church Missionary Society a Simla, et lui demanda, apres avoir
soigneusement examiné Sundar Singh, de le baptiser. Sundar
Singh se rendit a Simla en compagnie de plusieurs autres garcons
de son age, ainsi que d’'un missionnaire indépendant, M. Stokes, et
remit la lettre d’introduction de son professeur a M. Redman. Ce
dernier écrit ainsi a propos de cette rencontre :

« J’ai été profondément impressionné par sa sincérité. Je 1’ai examiné
attentivement et lui ai posé de nombreuses questions sur les principaux
éléments de I'Evangile. Sundar Singh a répondu a ma grande satisfaction
et a démontré dés lors une connaissance extraordinaire de la vie et des
enseignements du Christ. Je l'ai ensuite interrogé sur son expérience
personnelle du Christ en tant que Sauveur. La encore, j’ai été plus que
satisfait. Je lui ai dit que je serais trés heureux de le baptiser le lendemain,
qui était un dimanche. Il m’a répondu qu’il désirait étre baptisé parce que
c’était la volonté du Christ, mais qu’il était tellement convaincu que le
Seigneur l’avait appelé a témoigner pour Lui que méme si je ne pouvais
pas le baptiser, il devrait partir précher. »

Le dimanche 3 septembre 1905, jour de son seizieme
anniversaire, Sundar Singh fut baptisé a 'église Saint-Thomas de
Simla par M. Redman, selon le rite de I’Eglise anglicane. Les
premiers mots du psaume 23, qui faisaient partie du service
baptismal, étaient en méme temps une prophétie de la vie d'un

54



moine errant dans laquelle le sadhu était sur le point de s’engager :
« Le Seigneur est mon berger, rien ne saurait me manquer. »

4. LE DOMAINE D’ACTIVITE DU SADHU
(a) Voyages missionnaires en Orient et dans le nord de l'Inde

« Va et témoigne de moi»: tel était le commandement que
Sundar Singh avait recu de son Maitre apres sa conversion. Il
devait désormais obéir a cet appel. Mais comment lui, un jeune
homme de seize ans, pouvait-il témoigner de la puissance et de
Pamour de son Sauveur ? C’est alors que les paroles de sa mere lui
revinrent a l'esprit : « Un jour, tu seras un sadhu. » Ne trouverait-
1l pas une oreille attentive a la Bonne Nouvelle parmi ses
compatriotes s’1l se présentait a eux véetu de cette robe qui, depuis
I’époque des Vedas, était considérée comme sacrée en Inde ? Cette
robe est en effet devenue le « symbole principal de la vie ascétique »
dans toute ’Asie, car elle est associée a tous les plus grands hommes
religieux de l'Inde: Mahavira, Vardhamana Jina, Gautama
Siddhartha Bouddha, ses freres mendiants, Chaitanya et Tulsi Das,
et aussi Gourou Nanak, le fondateur de la forme de croyance
religieuse que Sundar Singh pratiquait auparavant. Ne pourrait-il
pas, disait-il, dans cette robe (que plus de deux millions d’Indiens
portent actuellement 29), devenir un Indien pour les Indiens ? Ne
trouverait-il pas une oreille attentive s’il accomplissait, dans la vie
sans domicile, pauvre et célibataire d’'un sadhu, cet idéal religieux
proclamé depuis trois mille ans par les grandes religions de 'Inde ?
Ne trouverait-il pas une «porte ouverte» s’1l venait précher
I’Evangile du Christ en tant que nirgrantha, « briseur de lettres »,
en tant que sannyasi, « celul qui a renoncé au monde », en tant que
bhiksu, « moine mendiant», en tant que sadhu, «pelerin
religieux », en tant que fakir, « celui qui a choisi la pauvreté » ? Ne
pourrait-il pas étre « tout pour tous » s’1l revétait la robe jaune de
lascete, car cette robe lul donnerait acces a toutes les castes, oui,

55



méme aux quartiers des femmes! Ce sont ces réflexions qui
finalement conduisirent Sundar Singh a décider de devenir un
sadhu chrétien, un évangéliste revétu de la robe d’'un ascete indien.

Sundar Singh n’était pas le premier a revétir la robe jaune de
Iascete afin de devenir « un Indien parmi les Indiens ». Depuis des
temps immémoriaux, les prétres de la Mission secrete Sannyasi
(une Eglise chrétienne secrete qui prétend avoir été fondée a
I'époque de I'apotre Thomas, le premier missionnaire en Inde) ont
porté cet habit afin de pouvoir précher I’Evangile sans entrave,
discréetement et sans se faire remarquer, parmi leurs compatriotes.
Les missionnaires qui ont travaillé ouvertement ont également
porté cette robe afin de se rapprocher du coeur du peuple indien. Le
célebre Robert de Nobili, neveu de Bellarmin, qui a commencé a
travailler a Madura en 1605, a suivi la regle stricte d'un brahmane
sannyasli et a ainsi pu convertir plusieurs brahmanes au
christianisme. Parmi les évangélistes chrétiens plus récents qui ont
adopté cette méthode, le plus remarquable est peut-étre Bhavani
Charan Banerji, un Bengali de descendance brahmane (né en 1861),
qui fut d’abord un fervent défenseur des principes du Brahma-
Samaj, puis fut baptisé dans I'Eglise anglicane; peu apres,
cependant, il rejoignit I’Eglise de Rome. En décembre 1894, il
revéetit la robe jaune, prit le nouveau nom de Brahmabandhav
Upadhyaya (Théophile, le sous-berger) et choisit la vie de Bhikhu
Sannyasi. 11 caressait le grand projet de fonder un matha
(monastere) de sannyasis hindous catholiques (comprenant a la fois
des contemplatifs cloitrés et des freres errants). « Nous ne devons
pas nous reposer », écrivait-il, « tant que la religion du Christ n’est
pas vécue par les ascetes indiens et préchée par les moines indiens,
tant que la beauté de la foi catholique n’est pas révélée dans un
cadre oriental ». Son programme ambitieux pour ce nouvel ordre fut
chaleureusement soutenu par I'évéque Pelvat de Nagpur, mais il
fut anéanti par lopposition de l'archeveéque Dalhoff, S. J., de
Bombay, et du légat papal Zalesky. Plusieurs de ses disciples
portent encore aujourd’hui la robe jaune et perpétuent 'esprit de
son ceuvre. Aujourd’hui, de nombreux missionnaires catholiques

56



romains en Inde reconnaissent la nécessité de mettre en pratique
les politiques missionnaires de Nobili et Brahmabandhav, et d’aller
de 'avant avec l'idée de fonder des ordres monastiques purement
indiens 21,

Nous avons du mal a croire que le jeune Sundar Singh ait
entendu parler de tous ces sannyasis chrétiens connus et inconnus ;
1l semble plutot avoir choisi la vie d'un sadhu chrétien sous
I'influence de ses souvenirs d’enfance. Son professeur, le Dr Wherry,
lui conseilla de fréquenter 1’école théologique de Saharanpur afin
d’acquérir une base solide pour sa vocation d’évangéliste. Mais
Sundar Singh répondit franchement qu’il préférait 1'idéal de ses
compatriotes et souhaitait précher I’Evangile en tant que sadhu
errant. Avec une perspicacité prophétique, le D* Wherry comprit la
signification de cette décision et lui donna sa bénédiction. Ainsi,
trente-trois jours apres son baptéme, le jeune chrétien revétit la
robe sacrée et fit le voeu d’étre sadhu toute sa vie 22.

« Je me suis voué a Lui pour toute ma vie, et avec ’aide de Sa grace, je
ne romprai jamais mon veeu. » « Le jour ou je suis devenu sadhu, j’ai choisi
cette robe comme compagne de vie, et tant que cela dépendra de moi, je
ne I'abandonnerai jamais. »

C’est ainsi que le jeune homme de seize ans partit pour ses
pérégrinations missionnaires, pieds nus, sans possessions, sans
aucune protection contre les bétes sauvages. Outre son mince
vétement de lin et une couverture, qu’il enroulait souvent autour de
sa téte comme un turban, son seul bien était un Nouveau
Testament dans sa langue maternelle. Il ne mendiait jamais ; il
dépendait des aumones données par des personnes au coeur
généreux ; si celles-ci lui étaient refusées, il devait essayer de
satisfaire sa faim avec des racines et des feuilles. Si des gens
bienveillants l'accueillaient chez eux, il acceptait leur hospitalité
avec gratitude. S’il ne trouvait pas d’abri, 1l dormait dans une
auberge sale, voire dans une grotte ou sous les arbres. Ses
compatriotes hindous lui offraient souvent volontiers de la
nourriture et un abri ; en revanche, il rencontrait généralement une

57



grande hostilité parmi les musulmans des qu’ils apprenaient qu’il
était un sadhu chrétien. Parfois, i1l était chassé d'une maison,
abreuvé de malédictions et d'insultes, et il devait se réfugier dans
la jungle, ou il passait la nuit affamé et frissonnant. Méme parmi
les missionnaires chrétiens, comme Brahmabandhav avant lui,
Sundar Singh était considéré avec beaucoup de méfiance ; beaucoup
voyaient dans la vie de sadhu un idéal hindou de piété qui ne
pouvait étre d’aucune utilité pour le Christ, et ils critiquaient donc
tres séverement sa méthode missionnaire. Sundar Singh aimait
particulierement se rendre dans les sanctuaires ou se
rassemblaient les pelerins, ou il rencontrait un grand nombre de
sadhus et de sannyasis, a qui il pouvait précher I’Evangﬂe. I1 allait
également voir les femmes (a qui il était impossible de précher en
public) afin de leur parler du Christ. Le Dr Wherry donne une
description vivante d’une telle rencontre avec des femmes :

« Les femmes hindoues ont entendu parler de sa venue et ont persuadé
une femme chrétienne, qu’elles ont visitée dans son zenana entouré d’un
mur, de les inviter chez elle et de laisser le sadhu leur parler. Cette femme
m’a dit que soixante ou soixante-dix femmes issues des meilleures familles
sont venues l’écouter pendant une heure. Elles se sont assises 1a, les
mains jointes et, en partant, elles ont dit : « Ce qu’il dit est vrai, et nous
croyons chacun de ses mots ; Jésus-Christ est le Rédempteur. »

Au début, le sadhu précha 'Evangile dans son village natal et
dans les villages environnants, puis il parcourut le Pendjab,
IAfghanistan et le Cachemire, des régions ou les missions
chrétiennes n’avaient pratiquement pas encore commencé leur
travail a cette époque. Apres un long et fatigant voyage
missionnaire, il retourna a Kotgarh, un petit village pres de Simla
dans ’'Himalaya, afin de s’y reposer. La, il rejoignit le missionnaire
américain M. Stokes (que nous avons déja mentionné), qui
appartenait a une famille aisée et était venu en Inde pour précher
I’Evangile comme un frere franciscain 23. Suivant l'exemple du
sadhu, 1l revétit également la robe jaune de l'ascete. Il parla
également beaucoup au sadhu de saint Francois d’Assise. Les deux

58



hommes convinrent d’unir leurs forces pour précher I’Evangile et se
lancerent dans un voyage tres difficile et éprouvant a travers la
vallée de Kangra. En chemin, Sundar Singh, dont le jeune corps
n’était pas encore habitué a tant de difficultés, tomba malade dans
la jungle, victime d’'une forte fievre. Son compagnon le traina
jusqu’a la maison d'un Européen, ou il fut soigné avec tendresse
pendant longtemps. En 1907, les deux hommes se consacrerent au
travail dans la 1éproserie de Subathu et aux soins des malades a
I'hopital de la peste de Lahore. Jour et nuit, ils se consacraient aux
malades, ne s’accordant que tres peu de sommeil, passant leurs
nuits a méme le sol, entre les patients mourants. Lorsque M. Stokes
fut contraint de retourner en Amérique pour cause de maladie,
Sundar Singh poursuivit seul son travail missionnaire. De Lahore,
1l se rendit au Sind, puis revint par le Rajputana. Son travail
d’évangélisation 1inlassable approfondit et renforca sa vie
intérieure. M. Redman, qui le rencontra a Sialkot deux ans apres
son baptéme, lors d'une réunion, dit: «dJ’ai été profondément
impressionné par la maturité de son caractere chrétien, qui
transparaissait dans ses paroles et son comportement. Il ne
semblait plus étre un garcon, mais un jeune homme, fort dans sa
fo1, bien qu’il n’ait eu que dix-neuf ans. »

Sundar avait un désir ardent de se rendre en Palestine pour voir
Iendroit ou son Seigneur avait vécu et souffert. Cependant, lorsqu’il
arriva a Bombay, i1l dut renoncer a cette idée, la jugeant
irréalisable. Il erra donc a travers I'Inde centrale jusqu’a son pays
natal, préchant tout au long de son chemin. En 1909, suivant les
conseils de ses amis chrétiens, il entra au St. John’s Divinity
College de Lahore et commenca a étudier la théologie. Au college,
alors dirigé par le chanoine Wood, il recut un enseignement sur la
Bible et le Prayer Book, l'histoire élémentaire de I’Eglise,
Iapologétique et la religion comparée. C’est la aussi qu’il découvrit
I'Imitation de Jésus-Christ, qu’il lut et relut et qui eut une profonde
influence sur sa vie spirituelle. Pour le reste, I'étude de la théologie
n’avait que peu dimportance pour sa piété simple et directe. Au
contraire, 11 semble que ce soit son séjour au Divinity College qui

59



ait éveillé en Sundar Singh cette profonde aversion pour
I'intellectualisme théologique, qui transparait si souvent dans ses
sermons et ses révélations personnelles. A Noél 1909, il fut promu
de la classe des débutants a celle des catéchistes juniors ; en 1910,
1l quitta le séminaire apres avoir re¢u 'autorisation de précher dans
les églises anglicanes du diocese de Lahore.

Entre-temps, son ami Stokes était revenu d’Amérique, apres
avolr recu l'autorisation de 'archevéque de Canterbury de fonder
une confrérie franciscaine appelée The Brotherhood of the
Imitation. Les deux membres de la nouvelle communauté, Stokes
et Western (qui devint plus tard chanoine a Delhi), prononcerent
leurs veeux dans la cathédrale de Lahore. Sundar Singh travailla
en étroite collaboration avec la nouvelle confrérie, mais i1l ne la
rejoignit pas, car sa tendance individualiste ne cadrait pas avec
lecclésiasticisme strict de cette communauté véritablement
franciscaine ; en effet, il ne parvenait pas a se restreindre a des
limitations dans son activité de prédication anglicane. A linstar de
John Wesley, il considérait le monde entier comme sa paroisse et
préchait partout et a tous ceux qui voulaient recevoir son message.
Certains hommes a l'esprit ecclésiastique désapprouvaient cette
évangélisation illimitée et lui expliquerent que cette méthode de
travail n’était « pas souhaitable pour un diacre et qu’elle serait tout
a fait impossible pour un homme ordonné ». Il ne serait autorisé a
précher dans d’autres dioceses qu'avec la permission de leurs
éveques respectifs, et s’1l était ordonné dans I’Eglise anglicane, il lui
serait interdit de précher dans d’autres Eglises chrétiennes. Sundar
Singh considérait qu’étre lié a une seule communion de cette
maniere limiterait sa vocation de sadhu. « Il désirait simplement
étre chrétien, uni au Corps unique du Christ. »

Au cours d'un moment de priere tranquille, 1l acquit la certitude
que c’était la volonté de Dieu qu’il préche la Bonne Nouvelle du
Christ sans exercer la fonction de prétre et sans étre mandaté par
une Eglise particuliere. Il se rendit chez son évéque (Mer Lefroy de
Lahore, qui devint plus tard le Primat anglican en Inde), qui lui
avait été particulierement favorable pendant ses années d’études,

60



et lul demanda de lui retirer sa licence de prédicateur. L’évéque
comprit que le sadhu avait une véritable « vocation prophétique » et
fit ce qu'on lui demandait. Le sage ami de Sundar Singh, le Dr
Wherry, approuva également cette décision. La renonciation a la
licence de prédicateur n'impliquait toutefois pas une rupture avec
I’Eglise anglicane, a laquelle le sadhu appartenait par le baptéme.
Il continua a précher dans les églises anglicanes, en particulier a
Iéglise Saint-Thomas de Simla, et continua également a
communier régulierement dans I’Eglise d’Angleterre. Ses relations
avec ses amis et bienfaiteurs anglicans restérent aussi cordiales
que jamais.

Libéré de ses liens officiels et ecclésiastiques, Sundar Singh
poursuivit désormais son chemin en tant que pur nirgrantha, un
sadhu chrétien, prét a étre tout pour tous. Alors qu’il voyageait dans
I'est de I'Inde, a Sarnath, ou Bouddha avait commencé son ceuvre 1l
y a longtemps, il entra pour la premiere fois en contact avec les
membres de la mission secrete Sannyasi, dont le D* Wherry lui
avait déja parlé quelque temps auparavant. Ces chrétiens
ésotériques, qui se considerent comme les « disciples du Christ
asiatique », sont dispersés dans toute I'Inde et se trouvent
également dans certains pays voisins. En général, ils appartiennent
aux classes supérieures de la société. Selon certaines sources, ils
seralent plusieurs centaines de milliers. Une partie de cette
communauté s’est constituée en une Eglise chrétienne secrete,
entierement organisée sur le modele de I’Eglise syrienne fondée par
lapotre Thomas, a laquelle elle se considere comme unie 24. Ces
Sannyasis organisés se divisent en deux groupes: les Svamis
(seigneurs, dirigeants, enseignants) et les Sisyas (disciples). Les
premiers, dont le nombre est estimé a environ sept cents, menent
une vie ascétique célibataire et portent la robe safran ; ils portent
tous le titre de Nands 25. Les membres de cette Eglise secrete se
réunissent tres tot le matin dans des « maisons de priere ». De
Pextérieur, ces lieux de réunion ressemblent a des temples hindous,
mais a l'intérieur, il n'y a ni image ni autel ; leur culte est célébré
en sanskrit. Parfois, ils célebrent également les rites du baptéme et

61



de la Sainte Communion. Leur devise est : Yisu Nasrinath ki jai
(« La victoire appartient a Jésus de Nazareth »). A maintes reprises,
en période de persécution et de difficultés, le Sadhu a recu I'aide de
ces Sannyasis secrets. Il les a exhortés a plusieurs reprises a sortir
de leur retraite et a proclamer ouvertement le Christ. Voici leur
réponse :

« Notre Seigneur nous a appelés a étre des pécheurs. Quand un
pécheur travaille, il ne fait pas de bruit ; il reste assis tranquillement
jusqu’a ce que son filet soit plein, car s’il faisait le moindre bruit, les
poissons s’é¢chapperaient. C’est pourquoi nous travaillons en silence ;
quand le filet sera plein, le monde entier verra ce que nous avons fait. »

A la fin de I'année 1912, Sundar Singh fut invité a aller précher
I’Evangile a quatre mille blcherons sikhs qui avaient émigré au
Canada. Il était prét a partir et cela lui aurait fait grand plaisir,
malis le projet échoua parce que le gouvernement canadien refusa
de lui accorder un passeport. Pendant que son ami le chanoine
Sandys déployait de grands efforts, mais en vain, pour persuader le
gouvernement canadien de lui accorder cette autorisation, Sundar
Singh partit pour une autre tournée de prédication. Apres avoir
voyagé pendant plusieurs semaines, il décida de mettre en pratique
un désir qui lui tenait a coeur : « jetiner pendant quarante jours
dans le désert 26 ». Il croyait que de cette maniere, il se conformerait
plus profondément au Christ intérieurement, et que cela le
conduirait a une vie plus semblable a celle du Christ. Peut-étre
était-1l aussi influencé dans une certaine mesure par saint Francois
d’Assise, qui observait chaque année un jelne strict pendant le
Caréme. Il avait peut-étre aussi entendu parler de I'action de son
grand prédécesseur, le Sannyasi Brahmabandhav, qui avait jetiné
pendant tout le Caréme de 1899 afin de se préparer a la fondation
de son ordre Sannyasi. Mais sans doute le sadhu était-il également
influencé, bien qu'inconsciemment, par des motifs tirés de
Iascétisme indien primitif. Le Bouddha n’avait-il pas jetiné jusqu’a
I'épuisement total afin d’atteindre une plus grande illumination ?
Dans l'ancien recueil d’écrits bouddhistes appelé Sutta-Nipato,

62



Pauteur fait dire au Bouddha ceci a propos de sa résolution de
jetiner :

« Lorsque mon corps n’est plus qu'une ombre
L’ame brille de plus en plus clairement,
L’esprit devient de plus en plus alerte
Imprégné de sagesse et de contemplation. »

Malgré les conseils contraires d’'un sadhu catholique romain
nommé Smith, qui 'accompagnait dans son voyage dans le nord de
I'Inde, Sundar Singh mit son projet a exécution. Vers le 25 janvier
1913, 1l se retira dans la jungle entre Hardwar et Dehra Dun et,
comme Bouddha autrefois a Uruvela, 1l se consacra a la méditation
et a la priere. Afin de garder une certaine notion du temps, il placa
pres de lui un tas de quarante pierres, dont il en expulsait une
chaque jour. Ses forces physiques déclinerent rapidement ; sa vue
et son maintien s’affaiblirent ; bientot, son corps fut si affaibli qu’il
devient incapable de propulser sa pierre quotidienne. A l'inverse, sa
vie spirituelle devint de plus en plus claire et libre ; dans un état de
concentration extatique, il vivait entierement dans le monde
surnaturel. Bien que sa vue physique fat si faible qu’il ne pouvait
plus distinguer quoi que ce soit dans le monde qui I'entourait, sa
vision spirituelle lui permettait de contempler le Christ crucifié,
avec ses mains et ses pieds blessés, et son visage si plein d’amour.
Alors que son corps était impuissant et insensible, son ame
connaissait la paix la plus profonde et le bonheur le plus
merveilleux.

I1 n’avait probablement jeiné que pendant dix ou douze jours au
maximum lorsque des blcherons le trouverent au début du mois de
février dans la jungle et 'amenerent a Rishi Kesh. De 1a, 1l fut
transporté a Dehra Dun. Ala gare, des paysans chrétiens le virent
et le reconnurent, et ils 'emmenerent en charrette a beeufs jusqu’au
village chrétien d’Annfield, ou il fut accueilli dans la maison du
pasteur anglican Dharamjit. Le fils adoptif du pasteur, Bansi, et
certains chrétiens du village prirent soin de lui avec beaucoup de
tendresse. Sous leurs soins, il se rétablit rapidement et, en mars, il

63



put repartir en tournée de prédication. Il se rendit a Simla, ou son
ami M. Redman lui fit part des grands risques d’'une expérience
aussi dangereuse. Le sadhu était cependant convaincu des bienfaits
de son jetine. Comme il I'a souvent répété depuis, il avait le
sentiment que le jeline I'avait renouvelé et fortifié intérieurement.
Les tentations, les obstacles et les perplexités qui le tourmentaient
auparavant avaient tous disparu. Il était libéré de la tentation
d’abandonner sa vocation de sadhu et de retourner dans la maison
de son pere. Jusqu’alors, dans les moments d’épuisement, il était
assailli par des sentiments de rébellion — ceux-ci avaient désormais
disparu ; 1l était désormais convaincu que ’ame était indépendante
du corps, une question sur laquelle il avait auparavant des doutes.
Par-dessus tout, 1l était désormais certain que la paix merveilleuse
dont 1l jouissait n’était pas une expérience purement subjective, le
résultat de quelque force vitale secrete, mais le résultat objectif de
la présence divine 27,

A Simla également, Sundar Singh apprit que la nouvelle de sa
mort s’était largement répandue a l'étranger. Avant qu’il ne
commence son jeune, I’ascéte catholique romain a qui il avait confié
son intention et a qui, a sa demande, il avait donné les adresses de
ses amis, avait télégraphié la nouvelle de la mort de Sundar, dans
I'intention évidente de les induire en erreur. En conséquence, un
service commémoratif spécial fut organisé a Simla, auquel
participerent M. Redman et le frere Stokes ; le service fut rapporté
dans les journaux missionnaires 1indiens et des notices
nécrologiques parurent dans nombre d’entre eux. Le fait que
Iexpéditeur des télégrammes soit resté incognito amena plusieurs
connaissances du sadhu a soupconner que c’était lui-méme qui les
avait envoyés ; tous ses amis intimes resterent toutefois convaincus
que ce soupcon était totalement infondé.

64



Tibet et Népal

Deés les débuts de son activité missionnaire, Sundar Singh avait
pris la décision audacieuse de se rendre au Tibet, cette « terre
obscure et fermée », comme il 'appelait, afin de précher I’Evangile
dans ce bastion du bouddhisme. Il ne connaissait ni la langue, ni le
pays, ni les gens; 1l savait seulement que les difficultés pour
précher I’Evangile dans cette région étaient tres grandes. Mais son
amour pour le Christ, son zele pour l’Evangile et sa disposition a
donner sa vie pour le Christ le rendaient insensible au danger et
aux difficultés.

Le Tibet est I'une des terres les plus mystérieuses du monde ; un
proverbe tibétain le décrit comme la « Grande Terre de Glace ». Son
éloignement géographique des pays voisins et la beauté étrange de
ses montagnes en font une terre de merveilles, tout autant que la
richesse de ses grands monasteres avec leurs trésors d’écrits sacrés
et la dimension grandiose de leur culte.

Tibet est la forme européenne de to-bhod, c’est-a-dire « Hauts plateaux
du peuple Bhod » ; encore plus courant est le terme terra bhod-yul, « Terre
du peuple Bhod ». Les habitants de cette région montagneuse qui parlent
tibétain s’appellent eux-mémes bhod-par, « peuple Bhod » : ce terme est
également utilisé par les Indiens pour désigner les habitants tibétains des
montagnes. Ni les alpinistes ni les Indiens ne font de distinction entre ceux
qui vivent dans la région de Lhassa et les habitants du Tibet occidental,
qui sont actuellement des sujets britanniques. En 1841, une grande partie
du pays occidental de Bhod, Ladakh, Spiti, Zangskar, Kunawar, a éteé
séparée du territoire de Bhod-yul et incorporée a 1'Inde britannique. Ce
district ressemble exactement au reste du Tibet, est habité par une
population purement tibétaine et compte de nombreuses lamaseries. Ces
régions, en particulier le Spiti et le Zangskar, sont aussi sauvages et
inhospitaliéres que n’importe quelle autre partie du Tibet proprement dit.
Il n’est donc pas nécessaire de les appeler indiennes et de réserver le terme
« Tibet » uniquement au reste du Tibet. La seule facon correcte de décrire
ce pays est de faire la distinction entre le Petit Tibet (c’est-a-dire les régions
séparées sous controle britannique) et le Grand Tibet (c’est-a-dire la région
dont la capitale est Lhassa). Cette terminologie exacte correspond a l'usage

65



tibétain des noms ; cela suffit a dissiper le malentendu suscité par l'usage
inexact des noms, méme en ce qui concerne Sundar Singh.

Le sadhu n’était pas le premier missionnaire chrétien a tenter de
pénétrer dans cette terre inhospitaliere avec la Bonne Nouvelle du
Christ 28 ; les missions chrétiennes au Tibet ont en effet déja une histoire
remarquable derriére elles. Au début du Xive siécle, un frére franciscain,
Odorich de Pordenone (Frioul), traversa le Tibet lors dun voyage
missionnaire. Au XVII¢ siécle, le jésuite portugais Fr. d’Andrada entreprit
au Tibet une ceuvre missionnaire organisé qui connut un certain succes,
mais qui s’effondra au bout de vingt-cinq ans. Au début du Xviiie siecle,
les capucins reprirent le travail, mais en 1745, ils durent également quitter
le pays. Cent ans plus tard, deux Lazaristes, Hue et Gabet, tentérent de
s’implanter a Lhassa méme, mais apreés deux ans, ils furent contraints de
partir.

La méme année, en 1846, l'autorité papale établit officiellement un
vicariat apostolique a Lhassa et confia la mission du Tibet aux Missions
étrangeres. En 1847, le missionnaire chinois Renou fit une tentative
infructueuse ; ce n’est qu'en 1854 qu’il parvint a atteindre la frontiére
tibétaine et a fonder la mission de Bonga. Toutes les tentatives des
missionnaires catholiques pour entrer au Tibet par 'Inde se révélérent
vaines. En 1856, un vicaire apostolique, Thomine-Desmazures, fut
nommeé, mais cet effort fut également infructueux. Aprés une période de
progrés éphémere au début des années 60, la station missionnaire fut
détruite en 1865, les chrétiens furent emprisonnés et tous les
missionnaires furent chassés du Tibet. Aprés cette date, il ne fut plus
possible de travailler que sur la frontiére orientale, en territoire chinois.
Mais en 1887, méme ces stations frontaliéres tombérent aux mains des
lamas et ne purent étre rétablies quen 1895. En 1918, le vicariat
apostolique du Tibet comptait 3 744 chrétiens.

Récemment, divers protestants ont ceuvré a la frontiére orientale ; dans
l'ouest ou le petit Tibet, les missionnaires moraves ont accompli un travail
héroique et sacrificiel dans plusieurs centres depuis le milieu du siécle
dernier. En 1925, cependant, en raison de difficultés insurmontables, la
station de Poo sur la Sutlej, pres de la frontiére du Grand Tibet, a du étre
abandonnée. L'intérieur du Tibet est fermé a toute activité missionnaire
depuis de nombreuses années, non seulement sur ordre du gouvernement
tibétain, mais aussi du gouvernement britannique. Ce dernier n’a autorisé
les missionnaires moraves a fonder leur mission qu’a condition qu’ils
limitent leur activité au territoire sous domination britannique. On dit que
les chrétiens indiens qui sont entrés dans le Grand Tibet en tant que
commercants ou ascetes sont morts en martyrs ; tel a également été le sort
des indigénes qui ont confessé leur foi en Christ. Sundar Singh raconte

66



I’histoire d’'un de ses compatriotes, nommeé Kartar Singh, qui, comme le
sadhu, avait dU quitter son foyer a cause de sa foi en Christ et qui
travaillait comme prédicateur itinérant de I’Evangile. Sur ordre du lama de
Tsingham, il fut cousu dans la peau d'un yack et ainsi mis a mort de la
manieére la plus cruelle. Les difficultés pour mener a bien le travail
missionnaire dans cette région reculée et fermée sont peut-étre plus
grandes que dans tout autre pays d’Asie, voire que dans tout autre pays
du monde. L’archevéque Renou (qui devint plus tard conseiller de la
Propaganda fidei), qui connait mieux que quiconque les difficultés
indescriptibles du travail au Tibet, écrivait ainsi, il y a soixante ans, dans
un élan prophétique :

« Quelles immenses difficultés ’Evangile devra-t-il surmonter avant de
pouvoir s’enraciner dans cette terre du lamassisme. Il faudra un miracle
tout a fait extraordinaire pour renverser ce colosse du culte des idoles, qui
est soutenu par toutes sortes de dispositifs diaboliques! Comment
pourrons-nous jamais faire face a ces essaims de lamas qui sont fous de
rage contre tous ceux qui n’appartiennent pas a leur forme de culte ? Il
faudra de grands saints pour ouvrir la voie dans ce «pays de la
superstition par excellence ». Mon ame défaille en moi quand je pense a
toutes les difficultés qui doivent étre surmontées, mais la puissance divine
n’a pas de limites. »

C’est ce champ missionnaire, le plus difficile de tous, que le
jeune chrétien converti choisit comme domaine d’activité privilégié.
Sans aucun soutien ni préparation particuliere, ne comptant que
sur la grace de Dieu et prét a donner sa vie pour I’Evangile, 1l se
lanca dans cette entreprise apparemment impossible. Au printemps
1912, il tenta de pénétrer dans la région « fermée » du Grand Tibet
par la méme route que celle empruntée cinquante ans plus tot par
le missionnaire franciscain Desgodins. Lorsqu’il arriva a la mission
morave de Poo, il fut chaleureusement accueilli par les deux
missionnaires qui s’y trouvaient, Kunick et Marx, qui se montrerent
préts a l'aider de toutes les manieres possibles. Ils 'aiderent a
acquérir les rudiments de la langue tibétaine et lui prétérent un
évangéliste, Tarnyed Ali, comme compagnon. Les deux jeunes
hommes parcoururent les montagnes jusqu’a la lamaserie de
Trashisgang, ou ils durent accueillis tres chaleureusement. Par la
suite, Sundar Singh semble avoir erré seul pendant un certain
temps dans le pays de Bhod ; on ne peut affirmer avec certitude s’1l

67



a réussi a cette époque a pénétrer dans le Tibet proprement dit.
Chaque année, le sadhu se rendait dans ’'Himalaya et tentait de
franchir la frontiere. On ne sait pas exactement a quelle fréquence
ni en quelle année il réussit a entrer au Grand Tibet ; cette
incertitude est due au fait que le sadhu n’a jamais tenu de journal
et aussi parce que les dates suggérées par divers témoins se
contredisent. Il semble toutefois clair qu'en 1912, Sundar Singh,
accompagné de I'évangéliste susmentionné, Tarnyed Ali de Poo,
atteignit le village de Shipkyi, situé de 'autre coté de la frontiere.
La, 1l précha dans sa propre langue, et Ali lui servit d'interprete. De
plus, on sait avec certitude qu’il se rendit a plusieurs reprises au
Tibet en passant par Almora. Yunas Singh, un agent de la London
Missionary Society, le rencontra a deux reprises en 1913 lors de ses
voyages au Tibet, a Dwarahat, pres d’Almora, et en 1917 a Dangol..
En 1917, alors qu’il revenait du Tibet et du Népal, il sé¢journa dans
un endroit appelé Pithoragarh (tout pres des frontieres du Tibet et
du Népal) ; ce fait est attesté par un travailleur chrétien indien
appartenant a la Mission méthodiste. M!e Turner, de la London
Missionary Society, le rencontra également a deux reprises (en
1915 et 1917) a Dangoli, au nord d’Almora ; elle recut une lettre de
sa part juste avant et juste apres qu’il eut franchi la frontiere pour
entrer dans la région «fermée» du Tibet. Elle se souvenait
également qu’il était passé par Almora en 1912 lors de son voyage
vers le Tibet. A plusieurs reprises, il fut empéché de franchir la
frontiere pour entrer au Grand Tibet. En 1914, par exemple, il fut
arrété par un fonctionnaire du gouvernement britannique a
Gangtok, au Sikkim, en compagnie d’'un Tibétain nommé Tharchin.
En 1919, alors qu’il se rendait au Tibet en passant par Poo, il fut
refoulé a la frontiere. En 1923, les autorités britanniques de
Kotgarh 'empécherent d’entrer au Tibet lorsque son projet de s’y
rendre fut découvert a la suite d'une fausse rumeur annoncant sa
mort. Il est donc historiquement avéré que Sundar Singh fit chaque
année de grands efforts (lorsqu’il ne voyageait pas dans d’autres
pays) pour entrer au Grand Tibet, et qu’il atteignit son objectif a
plusieurs reprises.

68



L’accueil réservé au sadhu au Tibet n’était pas toujours hostile,
bien au contraire, il était souvent accueilli avec gentillesse et
bienveillance. Le fait que sa robe jaune de sadhu ressemblait aux
vétements de certains de leurs lamas l'aidait a faire entendre la
Bonne Nouvelle de I’Evangile, méme au Tibet. Dans cette terre
inhospitaliere, Sundar Singh trouva également des amis et des
aides, comme Wangdi et, surtout, Thapa, le jeune fils d'un pere
népalais et d'une mere tibétaine, qui lui servit souvent d’interprete
dans 'ouest du Tibet. Ces deux jeunes gens furent baptisés par lui.
Il est vrai qu’il rencontra également une hostilité farouche, en
particulier parmi les lamas tibétains. Il a pu raconter 'histoire des
persécutions féroces qui lui furent infligées, a lui ainsi qu’'a d’autres
évangélistes et témoins qui avaient comme lui rendu témoignage
au Christ. Il dit avoir été délivré a plusieurs reprises d'une mort
certaine d’'une maniere tout a fait merveilleuse. Comme ces récits
sont rapportés uniquement par le Sadhu et qu’il a été impossible de
joindre Thapa, le seul témoin oculaire, I’historien critique doit pour
I'instant laisser cette question en suspens.

Le plus merveilleux de ces sauvetages fut celui du puits de
Rasar. Quelle que soit I'opinion que 'on puisse avoir sur cet incident
et sur d’autres du méme ordre, il n’en reste pas moins que voyager
dans les montagnes sauvages, inhospitalieres et sans chemins qui
composent le pays de Bhod implique de lourds sacrifices et un
danger constant pour la vie elle-méme. Sundar Singh a raison
lorsqu’il dit : « Quand je vais au Tibet, je ne m’attends jamais a en
revenir. Chaque fois, je pense que ce sera la derniere, mais c’est la
volonté de Dieu qui me préserve. »

L’une des histoires les plus remarquables que le sadhu raconte
a propos de ses voyages au Tibet est celle du « Maharishi de
Kailas ». Il dit avoir rencontré ce vieux sage a trois reprises et avoir
recu de lui une grande inspiration, tant pour sa vie intérieure que
pour sa prédication de l’Evangile. Voici le récit de leur premiere
rencontre :

Un jour, alors que le sadhu traversait la chaine du Kailas dans
I’Himalaya, il tomba sur la grotte d’'un ascéte agé, au milieu d’'un paysage

69



magnifique, non loin du lac Manessarowar. Il avait 1’habitude de
rencontrer des sannyasis indiens et des moines tibétains dans ces régions
montagneuses, mais a sa grande surprise, il découvrit qu’il s’agissait d'un
ermite chrétien qui lui demanda de s’agenouiller et de prier avec lui, dont
la priére se terminait par le nom de Jésus, et qui lui lut ensuite a haute
voix quelques versets du Sermon sur la montagne tirés dun ancien
manuscrit. Puis le sage lui raconta une histoire merveilleuse. Il lui dit qu’il
était né trois cents ans auparavant a Alexandrie, de parents musulmans.
A I’age de trente ans, il était entré dans un ordre derviche, mais ni la priére
ni ’étude du Coran ne lui apportérent la paix. Dans sa détresse intérieure,
il se rendit aupres d’'un saint chrétien qui était venu d’Inde a Alexandrie
pour précher I'Evangile. Ce saint était Yernaus (la forme arabe de
Hieronymus), le neveu de saint Francois Xavier. Cet homme lui avait lu a
haute voix ces mots tirés d’un petit livre : « Venez a moi, vous tous qui étes
fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos. » « Dieu a tant aimé le
monde qu’il a donné son Fils unique. » Ces paroles de la Bible 'avaient
conduit au Christ. Il avait quitté son monastére et avait été baptisé, puis
il était parti dans le monde comme prédicateur itinérant, d’abord avec son
maitre, puis seul. Aprés de longues années passées a voyager en tant que
missionnaire, il se retira sur la montagne sacrée du Kailas pour se
consacrer a la méditation, a la priére et a l'intercession pour la chrétienté.
Dans cette vie solitaire de priére, il recut de merveilleuses visions
apocalyptiques et des révélations.

L’histoire du Maharishi, que le Sadhu a répétée en Inde et que
son biographe Zahir a rendue publique (avec plusieurs
inexactitudes), est pleine de déclarations hautement improbables.
Il est particulierement frappant de constater que les paroles de la
Bible qui ont conduit le Maharishi vers le Christ sont exactement
les mémes que celles qui ont aidé le Sadhu dans sa décision.
L’explication la plus évidente est donc que le Maharishi est une
figure de Gourou qui est apparue au Sadhu en extase, dans laquelle
ce dernier a involontairement projeté ses propres expériences. Le
professeur Hauer de Marburg, qui a travaillé comme missionnaire
en Inde pendant de nombreuses années, m’a dit que cette idée du
Maharishi et du Mahatma comme projection de sa propre psyché
religieuse sous la forme fictive d’'un saint homme est tres répandue
parmi les ascetes indiens. Deux faits s’opposent toutefois a cette
explication éclairante : premierement, le Maharishi chrétien est

70



connu non seulement du Sadhu, mais aussi des membres de la
Mission Sannyasi; certains dentre eux le considerent méme
comme leur «pape», avec lequel ils croient étre en contact
permanent par télépathie. Ensuite, un ingénieur minier américain,
qui a beaucoup voyagé dans des régions de I’'Himalaya jamais
foulées par des hommes blancs, a parlé a son fils avant sa mort de
Iexistence de mystérieux ermites chrétiens anciens qui vivaient
dans ces montagnes. Plus important encore, peut-étre, est la
déclaration de Daud Elia, un chrétien d’Annfield, qui était présent
lorsque le sadhu est arrivé au village juste apres sa rencontre avec
le Maharishi. Il emmena immédiatement plusieurs chrétiens de
Dehra Dun avec lui pour un voyage de retour vers les montagnes
du Kailash. Seul le mauvais temps, qui rendait les chemins
1mpraticables a cause de la neige et de la glace, obligea les pelerins
a rentrer sans avoir vu le Maharishi. Sundar Singh souligne qu’a
une occasion, i1l rendit visite au Maharishi avec un lama tibétain.
De plus, la forte probabilité que ces rencontres aient réellement eu
lieu est démontrée par le fait que Sundar Singh, conformément a
son propre principe «dJe ne suis pas appelé a proclamer le
Maharishi, mais a préecher Jésus-Christ», n’a jamais parlé du
Maharishi en public et désapprouve fortement la curiosité et ’esprit
sensationnaliste suscités par son livre et, surtout, par celui de
Zahir. Cependant, I’élément le plus décisif concernant I'existence
réelle du Maharishi vient du révérend Yunas Singh. En 1916, a
Gilaname, une ville marchande située a une soixantaine de
kilometres de Kailas, il rencontra des commergants tibétains qui lui
parlérent d’'un « tres, tres vieux Rishi » qui vivait dans les hauteurs
des montagnes de Kailas, non loin de la région des neiges éternelles.

Le Tibet n’est pas le seul pays frontalier de I'Inde a étre
totalement fermé aux missions chrétiennes ; au Népal également,
bastion du bouddhisme mahayana avec ses milliers de temples, les
missions chrétiennes n’ont pas réussi a s'implanter. Sundar Singh
a également effectué plusieurs voyages missionnaires dans ce pays,
ou 1l a luil aussi été persécuté pour sa foi; la aussi, 1l a souvent
trouvé le soutien de l'ordre secret des sannyasis chrétiens. Il semble

71



établi qu’au début du mois de juin 1914, il quitta Gaum, pres de
Darjeeling, et se rendit au Népal en passant par Sukia, et qu’il fut
emprisonné pendant vingt-quatre heures dans le grand village de
Horn, non loin de la frontiere. Son compagnon tibétain, Tharchin,
qu’il avait laissé a Ghum et qu’il retrouva la-bas dés son retour, le
confirme sans équivoque. Apres avoir été libéré, il écrivit ces mots
dans son Nouveau Testament :

« Népal. 7 juin 1914. La présence du Christ a transformé ma prison en
un véritable paradis ; que fera-t-elle alors au paradis lui-méme ? »

C’est Mme Parker qui, a I'insu du sadhu, a trouvé ces mots dans
son Nouveau Testament.

Comme Sundar Singh ¢g’était rendu a Horn sans étre
accompagné, nous ne connaissons aucun détail sur les souffrances
quil y a endurées. La déclaration du gouvernement népalais est
évasive et ne s’engage a rien. ’ami tibétain de Sundar, Tharchin,
quil a rencontré immédiatement apres son retour de Horn, dit que
le corps du sadhu présentait un certain nombre de blessures, de
plaies et de gonflements, et qu’il a da faire tout son possible pour
les soigner. Ce fait confirme la réalité de la torture par les sangsues.

Sud de l'Inde et Extréme-Orient

A partir de 1912, la renommeée du sadhu s’étendit a toute I'Inde.
Le petit livre enthousiaste de son admirateur Zahir, publié en
hindustani en 1916 et en anglais en 1917, fit connaitre son nom
encore davantage, tant parmi les chrétiens que parmi les hindous.
Selon les mots du Dr Macnicol, Sundar Singh traversa I'Inde
« comme un aimant ». Partout ou il allait, chrétiens et non-chrétiens
se pressalent pour le voir. Au début de 'année 1918, Sundar arriva
a Madras. Il avait 'intention de repartir pour le Tibet apres un
court repos dans le sud de I'Inde. Mais 1l fut assailli de demandes
pour faire un travail d’évangélisation dans le sud de 'Inde méme,
parmi les communautés qui étaient alors privées de missionnaires

72



allemands a cause de la guerre ; 1l resta donc et travailla pendant
quelque temps dans cette région. Chaque matin et chaque soir, il
préchait devant de grandes assemblées ; le reste de la journée, il
donnait des conférences dans les écoles et recevait la visite de
centaines de chrétiens qui se tournaient vers lui pour obtenir des
éclaircissements et des conseils. La nuit, des hindous venaient
souvent le voir en secret, comme Nicodéeme était venu voir Jésus de
Nazareth. Partout, il exhortait les chrétiens a poursuivre 'oeuvre
commencée par les missionnaires européens et a ne pas la laisser
tomber a 'eau. A I'aide d’une délicieuse parabole, 1l essayait de les
inciter a prendre conscience de leur vocation missionnaire :

« Il était une fois un homme qui possédait un magnifique jardin. Les
plantes et les arbres étaient bien entretenus, et tous ceux qui passaient
par la étaient enchantés par son apparence. Puis ’'homme dut s’absenter
pendant quelque temps. “Mais, se dit-il, mon fils est 13, et il le maintiendra
en ordre jusqu’a mon retour.” Mais le fils ne se souciait pas du tout de
cette question, et personne ne s’occupait du jardin. La porte était laissée
ouverte, et les vaches des voisins entraient et mangeaient les plantes
soigneusement entretenues. Personne n’arrosait les plantes assoiffées, et
elles commencerent bientot a se flétrir. Les gens s’arrétaient pour regarder
avec étonnement la destruction qui s’opérait. Mais le fils se prélassait
paresseusement a la fenétre. Les passants lui demandérent alors pourquoi
il négligeait ainsi le jardin. “Oh, répondit-il, mon pére est parti sans me
dire quoi faire.” Vous, chrétiens indiens, vous étes exactement comme
cela ; vos missionnaires sont partis et ne reviendront peut-étre pas avant
longtemps, et vous restez la a regarder sans vous bouger. Mais si vous
voulez étre de vrais fils, alors faites votre devoir sans attendre un ordre
spécial de votre pére. »

Sundar Singh n’a pas seulement essayé de réveiller I'esprit
missionnaire dans les communautés missionnaires du sud de I'Inde,
1l s’est également intéressé a I’Eglise syrienne. Ces communautés
chrétiennes revendiquent leur descendance spirituelle de 'apotre
Thomas, qui aurait préché I’Evangile dans les environs de
Cranagora. Que cette tradition soit légendaire ou non, il est établi
que cette Eglise remonte au I1¢ siecle dans le sud de I'Inde. Au ve
siecle, ils adopterent les idées nestoriennes et leurs évéques furent

73



consacrés par le patriarche nestorien. A la fin du xvie siécle, les
jésuites portugais réussirent a réaliser 'union avec Rome, a
Iexception de quelques groupes qui vivaient dans les montagnes.
Cependant, ceux-ci ne tarderent pas a se montrer insatisfaits de la
hiérarchie latine et, en 1653, la majorité d’entre eux se séparerent
de Rome et revinrent au nestorianisme.

A ce moment-la, un patriarche jacobite réussit a gagner
l'allégeance d’'un certain nombre de personnes a 'Eglise syrienne
jacobite, qui est monophysite dans sa doctrine. Ces faits expliquent
pourquol cette Eghse est auJourd hui divisée en trois groupes :
I'ancienne Eghse nestorienne, lEghse syrienne jacobite et lEghse
uniate 29. A la mi-février 1918, Sundar Singh assista a une grande
convention de 'Eglise syro-jacobite dans le nord du Travancore, a
laquelle participaient vingt mille croyants, et i1l rendit son
témoignage lors d’'un grand rassemblement. De 1a, il se rendit au
congres des chrétiens Mar-Thomas, qui se tenait sur une ile de la
riviere pres de Trivandrum et auquel participaient trente-deux
mille chrétiens. Sundar Singh leur parla tres franchement. Il leur
dit qu’ils avaient certes le privilege d’avoir recu le précieux trésor
de I’Evangﬂe depuis tant de siecles, mais il les exhorta a réfléchir
sérieusement a la raison pour laquelle la Bonne Nouvelle du Christ
était restée silongtemps enfermée dans cette petite partie de I'Inde.
A cause de leur négligence, Dieu avait été contraint d’envoyer des
messagers d’Europe et d’Amérique; des étrangers avaient du
accomplir le travail qui leur avait été confié. Avec beaucoup de
sincérité, le sadhu les supplia de répondre a l'appel divin et
d’apporter la lumiere de I’Evangile a leurs millions de compatriotes
paiens.

A ce moment-1a, comme le dit le Dr Macnicol, Sundar Singh
« était au sommet de son influence » ; il aurait pu faire tout ce qu’il
voulait avec les foules qui I'adoraient. C’est probablement a cette
période qu'appartient cette expérience intérieure significative qu’il
raconte au début de son livre Aux pieds du Maitre.

Un jour, alors qu’il s’était rendu dans la jungle pour prier, une
personne s’approcha de lui, dont les manieres et le style suggéraient

74



une nature noble et pieuse, mais dont le regard était rusé et le ton
de voix glacial. Il lui dit: « Pardonnez-moi d’interrompre votre
solitude et vos dévotions, mais 1l est de notre devoir de rechercher
le bien des autres ; c’est pourquoi je suis venu, car votre vie pure et
altruiste m’a profondément impressionné. Beaucoup d’autres
personnes craignant Dieu ont été également impressionnées. Mais
bien que vous vous soyez consacré corps et ame au bien des autres,
vous n’avez pas encore été suffisamment récompensé. Voici ce que
je veux dire: en devenant chrétien, votre influence a touché
plusieurs milliers de chrétiens, mais elle se limite a cela, et méme
certains d’entre eux vous regardent avec méfiance. Ne serait-il pas
préférable pour vous, en tant qu’hindou ou musulman, de devenir
leur chef ? Ils sont a la recherche d’'un tel chef. Si vous acceptez ma
suggestion, vous verrez bientot que des millions d’hindous et de
musulmans en Inde deviendront vos disciples et vous vénéreront. »

Lorsque Sundar Singh entendit ces paroles, il répondit
spontanément : « Retire-toi, Satan ! J’ai toujours su que tu étais un
loup déguisé en agneau. Tu souhaites que je renonce au chemin
étroit de la Croix et de la vie, et que Jemprunte le chemin large de
la mort. Ma récompense, c’est le Seigneur, qui a donné sa vie pour
moi, et 1l est de mon devoir sacré de me sacrifier moi-méme et tout
ce que je suis a Celui qui est tout pour moi. Pars donc, car je n’ai
rien a faire avec toi. » Alors Sundar Singh pleura beaucoup et pria
Dieu, et lorsqu’il eut terminé sa priére, il vit un Etre glorieux et
magnifique, vétu de lumiéere, debout devant lui. Il ne dit rien, et
bien que le sadhu ne put pas voir tres clairement a cause des larmes
qui lui brouillaient la vue, un tel flot d’amour transperca son ame
qu’il reconnut son Seigneur, tomba a ses pieds et 'adora. Ainsi,
Sundar Singh surmonta I'une des plus grandes tentations de sa vie,
celle de trahir sa vocation. En substance, la tentation consistait en
ceci : pourquoi ne deviendrait-il pas un grand gourou indien, comme
Nanak, le fondateur de sa propre foi antérieure, et ne serait-il pas
ainsi reconnu et honoré par tous, par les védantistes et les bhaktas,
par les vaishnavas et les saivas, par les sikhs et les musulmans,
comme le héraut d'un nouveau syncrétisme entre ’hindouisme et

75



I'islam ? Et pourquoi le christianisme ne serait-il pas également
inclus dans un systeme qui donnerait a Jésus, comme a Mahomet
et a Bouddha, une place parmi les principaux avatars de la grande
divinité salvatrice ? Mais pour Sundar Singh, i1l n’y avait qu'un seul
Sauveur, Jésus-Christ, qui 'avait si1 merveilleusement transformé
et appelé, un seul Evangﬂe, la Bonne Nouvelle de la grace du
Christ ; pour lui, le Christ était en effet « tout en tous »... « Jésus-
Christ, le méme hier, aujourd’hui et éternellement. »

Jusqu’en mai 1918, le sadhu travailla dans le sud de I'Inde, puis
1l se rendit pendant six semaines a Ceylan, berceau du bouddhisme
Hinayana et du Pali-Tipitakam, la Bible des bouddhistes
Hinayana. Il tenait trois réunions par jour, toutes bondées de
milliers de personnes: chrétiens catholiques et protestants,
musulmans, hindous et bouddhistes. Sundar Singh s’adressa
séverement aux chrétiens de Ceylan au sujet de leur esprit de caste,
de richesse et de luxe, qu’il considérait comme le plus grand
obstacle a la diffusion de I'Evangile dans ce pays. A Jaffna (2
Ceylan), i1l fut confronté pour la premiere fois a I'hostilité des
catholiques romains. Les prétres catholiques interdirent a leurs
fideles d’assister aux réunions du sadhu ; la aussi, i1l fut pour la
premiere fois soupconné d’étre un imposteur. En juillet 1918, il
retourna dans le sud de I'Inde, puis se rendit dans le nord, a
Calcutta, puis a Bombay, ou il fut victime d’'une grippe. « Pendant
cette maladie, dit-il, Dieu m’a donné le repos et le temps de prier,
ce que je ne pouvais pas faire dans le sud. » Une fois rétabli, il partit
en voyage missionnaire en Birmanie et dans les Etablissements des
détroits, puis, via Mandalay, Penang et Singapour, au Japon,
préchant I’Evangile partout et témoignant des grandes choses que
Dieu avait faites pour lui. A Penang, ou se trouvait une garnison de
soldats sikhs, il fut méme invité a transmettre le message de Jésus-
Christ dans un temple sikh. A Singapour, 1l précha en anglais ;
jusqu’alors, dans le sud de I'Inde, en Birmanie et a Ceylan, il avait
eu recours a un interprete. Au Japon, il fut profondément attristé
par le matérialisme, 'amour de la richesse et de l'ostentation,
I'immoralité et I'indifférence religieuse du peuple. Du Japon, il se

76



rendit en Chine; dans ces deux pays, il précha devant des
auditoires composés de Japonais, de Chinois, d’Européens et
d’Américains. Au Japon comme en Chine, 1l fut frappé par 'absence
de systeme de castes, ce qui rendait 'adhésion a I’Eglise chrétienne
beaucoup plus facile que dans I'Inde. Sundar Singh fit une
1mpression profonde et durable tant sur les chrétiens japonais que
sur les chrétiens chinois.

Le sadhu avait a peine atteint son domicile dans le nord de I'Inde
qu’il commenca a se préparer pour sa tournée évangélique dans le
Petit Tibet (Spiti) ; 1l partit de Simla en juillet 1919, passant par
Subathu et Kotgarh ; lors de ce voyage, il était accompagné d'un
Tibétain nommé Tarnyed Ali, qui lui avait déja servi d’'interprete.
A son retour, il fut accueilli avec une grande joie. Son pere le recut
avec gentillesse et lul demanda comment trouver le chemin vers le
Christ. Le sadhu lui recommanda de lire la Bible et de prier. Son
pere suivit ses conseils et, apres quelque temps, il dit a son fils :
«J’al trouvé ton Sauveur. Il est devenu mon Sauveur aussi. » Il
souhaitait tout particulierement que son fils le baptise. « Mes yeux
spirituels ont été ouverts par toi, dit-il, c’est pourquoi je ne désire
étre baptisé que par toi.» Mais Sundar Singh refusa, comme il
Pavait fait pour des milliers de convertis, car sa mission, comme
celle du grand apotre des Gentils, ne consistait pas a administrer le
baptéme, mais uniquement & précher I'Evangile. « C’est la tache
d’autres personnes ; je suis simplement appelé a témoigner de la
bénédiction de la paix en Christ. » Son pére paya les frais de son
voyage en Europe, ce qui était depuis longtemps le désir du sadhu.

(b) Voyages missionnaires en Occident

Qu’est-ce qui a poussé le sadhu a quitter son travail
missionnaire en Inde et dans les pays voisins pour se rendre en
Occident ? L’'une des raisons était le verdict que les hindous
rigoristes pronongaient souvent contre 'Occident en disant que le
christianisme européen avait fait son temps et avait désormais

77



perdu son influence sur la vie des nations occidentales. Il souhaitait
vérifier par lui-méme si ces accusations étaient fondées, car elles
constituaient un obstacle constant dans son travail missionnaire.
La raison immédiate, cependant, était, comme toujours dans la vie
du sadhu, un appel spécial de Dieu. « Une nuit, alors que j’étais en
priere, j’al recu un appel pour aller précher en Angleterre. » « Dans
la priere, la volonté de Dieu m’est apparue clairement, et j’al su que
je devais visiter les pays dits chrétiens. J’ai senti que la aussi, je
devais témoigner. »

En février 1920, il arriva a Liverpool et se rendit a Birmingham
via Manchester, ou 1l passa quelques jours parmi les colleges
chrétiens de Selly Oak 30, Il fut ensuite I'invité des Peres Cowley a
Oxford, ou il précha dans plusieurs colleges ainsi qu’a I'église St.
John’s. A Londres, il précha devant de grandes foules de toutes
confessions : dans les églises anglicanes (St. Matthew’s,
Westminster et St. Bride’s, Fleet Street), parmi les
congrégationalistes a la Westminster Chapel et pour les baptistes
au Metropolitan Tabernacle. A la Church House de Westminster, il
s’adressa a une assemblée de sept cents ecclésiastiques anglicans,
parmi lesquels se trouvaient l'archevéeque de Canterbury et
plusieurs éveques. Il prit également la parole au Trinity College de
Cambridge et lors de diverses réunions missionnaires a Londres. Il
se rendit a Paris a I'invitation de la Paris Missionary Society, puis
en Irlande et en Ecosse, ou 1l prit la parole dans les principales
églises presbytériennes d’Edimbourg et de Glasgow.

En mai, apres trois mois de travail en Angleterre, il se rendit en
Ameérique, ou il témoigna de diverses manieres dans de nombreuses
grandes villes telles que New York, Baltimore, Pittsburgh,
Brooklyn, Philadelphie, Chicago et San Francisco. Il participa
également a une grande conférence étudiante. Au cours de sa
tournée, 1l s’efforca de contrer I'influence de divers prédicateurs
errants hindous et bouddhistes qui avaient déja gagné un grand
nombre d’adeptes en Amérique aux religions orientales.

Le 30 juillet, i1l s’embarqua pour I’Australie. A Honoluly, ou le
paquebot fit escale, 1l s’adressa a un public curieusement

78



hétéroclite, composé d’Hawaiens, de Philippins, de Japonais, de
Chinois, d’Anglais et d’Américains. A Sydney, ou il séjourna
pendant une semaine, 1l précha dans la cathédrale ainsi que dans
toutes sortes d’églises, de chapelles et de salles de conférence. A
Melbourne, il a pris la parole dans une église congrégationaliste lors
d’'une réunion présidée par un éveéque anglican, un évenement sans
précédent jusqu’alors — un signe bienvenu de I'influence unificatrice
et réconciliatrice que le sadhu exercait parmi les différentes
communautés chrétiennes. Dans d’autres villes, comme Perth,
Adélaide et Freemantle, les chrétiens organiserent diverses
réunions communes au cours desquelles le sadhu précha.

Le 25 septembre, il débarqua a Bombay et se rendit
immédiatement a Subathu, au pied de I'Himalaya, afin de se
remettre de ses activités intenses et de passer un moment
tranquille dans la méditation et la priere. Au cours des dernieres
semaines de cette année-1a, 1l reprit son travail apostolique et partit
précher a travers le Pendjab et le Bengale.

Au printemps 1921, il repartit pour accomplir sa mission
particuliere au Tibet. Apres avoir passé une grande partie de
lannée précédente a voyager de ville en ville, entouré de foules
admiratives, 1l errait désormais dans des endroits isolés et
dangereux, a travers les contrées sauvages des hauts plateaux
tibétains. L’année précédente, il avait proclamé le message de
I'Evangile dans les églises et les salles de réunion bondées de
I'Occident, maintenant il proclamait le méme message dans les rues
sales des villes et villages tibétains.

Apres son retour du Tibet, il précha une fois de plus la Parole de
Dieu dans son pays natal. ’année suivante, il décida d’accepter les
nombreuses invitations qu’il avait recues pendant son séjour en
Europe et qu’il n’avait pas pu prendre en considération lors de sa
premiere visite en Occident. Il souhaitait combiner ce deuxieme
voyage en Europe avec une visite en Terre Sainte, afin de réaliser
son désir de longue date de visiter les lieux saints liés au Maitre
quil aimait. Son pere, désireux de lui faire plaisir, lui donna a
nouveau l'argent nécessaire pour le voyage. Le 29 janvier, il

79



s’embarqua et se rendit a Port-Said, d’ou il partit directement pour
la Palestine. La, 1l visita tous les lieux liés a la vie de notre
Seigneur : Jérusalem (ou il précha dans la cathédrale anglicane),
Emmais, Béthanie, Jéricho, la mer Morte, le Jourdain (dans lequel
1l se baigna). Bethléem, Hébron, Rama, Béthel, Nazareth,
Tibériade, Magdala, Capharnatiim et le lac de Galilée.

I1 était bouleversé a I'idée que c’était ici, dans ces lieux mémes,
que son Seigneur avait vécu, souffert et s’était révélé comme le
Seigneur ressuscité. Il trouva ici son « commentaire pratique des
Evangiles». Toute la vie du Sauveur, le grand drame de la
Rédemption dans toutes ses phases, devint une réalité vivante pour
ce disciple chrétien indien; a chaque pas, le sentiment de Sa
présence immédiate et personnelle remplissait sa conscience. « Il
est avec moi partout ou je vais ; il marche a ma droite. » Son ame
débordait de joie, et des larmes de reconnaissance coulaient souvent
de ses yeux. Lorsqu’il se tenait dans l'enceinte du Temple, 1l
semblait entendre le Christ dire : « Je suis venu afin que vous ayez
la vie, et que vous 'ayez en abondance. » Et lorsqu’il s’agenouillait
pour prier dans le jardin de Gethsémani, sur le mont des Oliviers,
1l lui semblait que Jésus se tenait a ses cotés et lui disait, comme Il
Pavait dit a Ses disciples il y a longtemps : « La paix soit avec vous.
Comme Mon Pere M’a envoyé, Moi aussi Je vous envoie.» Et
lorsqu’il se relevait apres avoir prié, il savait que lui aussi, comme
les anciens apotres, avait été envoyé pour témoigner au monde
entier.

De Palestine, Sundar Singh se rendit au Caire, ou il précha dans
les églises coptes ainsi qu’aupres de la communauté étrangere. Une
semaine plus tard, il arriva a Marseille, ou il précha, puis il se
rendit en Suisse. Il prit la parole dans de nombreuses églises
réformées a Lausanne, Geneve, Neuchatel, Berne, Thoune, Bale,
Zurich, Saint-Gall et dans d’autres villes. A Tavannes, il s’adressa
en plein air a trois mille personnes. A Neuchatel, on estime que dix
mille personnes sont venues lécouter. A Genéve, il rendit
témoignage au Christ vivant dans la salle ou se réunissait la Société
des Nations. Une fois a l'intérieur de ce lieu remarquable, il

80



déclara : « La Société des Nations a fait de grands efforts, mais elle
n’aboutira a rien tant qu’il n’y aura pas de ligue des coeurs humains,
et une telle ligue n’est possible que lorsque les hommes donnent
leur cceur a Celui qui est le Maitre de tous les cceurs. En Lui seul
réside la paix véritable. » En outre, il s’adressa souvent a de petits
groupes de pasteurs et de professeurs de théologie suisses.

Le sadhu ne resta pas longtemps en Allemagne, ou il visita les
villes de Halle, Leipzig, Berlin, Hambourg et Kiel ; a Leipzig et a
Kiel, il prit également la parole a 'université. Il est intéressant de
noter qu’il se rendit a Wittenberg et que lui, dont I’'esprit simple est
s1 étroitement lié a celui du réformateur allemand, précha dans la
meéme église que ce dernier. Il évoque cette visite dans une lettre
adressée a sa biographe, Mme Parker :

« Hier, je suis arrivé a Wittenberg, berceau de la Réforme. J’ai vu la
maison ou Martin Luther a vécu et 1’église ou il a préché. C’est sur la porte
de cette église qu’il a cloué les 95 théses de la Réforme, et c’est dans cette
église qu’il a été enterré. Ce soir, je vais prendre la parole dans cette
église. »

De I’Allemagne, Sundar Singh se rendit en Suede, ou 1l s’adressa
a des auditoires tres sympathiques dans de nombreuses villes et
localités plus petites. A Stockholm, il fut l'invité du prince Oscar
Bernadotte, auquel il s’attacha beaucoup en raison de la vitalité et
de la fraicheur de sa foi. En écrivant au sujet de cette visite a un
prince européen, il ajouta ces mots significatifs : « Mais je vis
toujours avec le Prince de la Paix. » A Uppsala, 1l passa plusieurs
jours avec 'archevéque Soderblom ; a 'université, il prononca un
discours sur l’hindouisme, et dans la cathédrale, il parla de la
priere, archevéque lui-méme lui servant d'interprete.

De Suede, 1l se rendit en Norvege, ou il visita plusieurs villes et
villages, puis continua vers le Danemark. A Copenhague, 1l rendit
visite a l'ancienne impératrice de Russie au palais royal. Au
moment de partir, elle lui demanda de la bénir, mais il refusa
gentiment en disant : « Je ne suis pas digne de bénir qui que ce soit,

81



car mes mains ont déchiré les Saintes Ecritures ; seules les mains
percées du Christ vous bénissent, vous et les autres. »

A Herning et Tinglev, il s’adressa 4 un public immense qui lui
rappela les rassemblements de I’Eglise syrienne dans le sud de
I'Inde.

Au début du mois de juin, il se rendit en Hollande wvia
Hambourg ; pendant son séjour dans ce pays, le baron van
Boetzelaer 'accompagna. Il prit la parole a Groningue, Rotterdam,
La Haye, Amsterdam, Utrecht et dans d’autres villes. Le baron van
Boetzelaer organisa également une rencontre avec des
personnalités éminentes dans les domaines de la politique, des
sciences et de la théologie.

En juillet, le sadhu arriva en Angleterre, épuisé par ses efforts.
I1 avait déja refusé des invitations pressantes a se rendre en
Finlande, en Russie, en Grece, en Roumanie, en Serbie, en Italie,
au Portugal, en Amérique et en Nouvelle-Zélande, et 1l résista par
la suite a toutes les tentatives visant a le faire parler en Angleterre.
La seule exception qu’il fit le fut en faveur d'un rassemblement
« Keswick » dans le sud du Pays de Galles, ou il prit la parole afin
de tenir une promesse faite depuis longtemps. Son seul désir était
de trouver le repos et la tranquillité pour son corps et son ame. Cela
ne fut vraiment possible qu'une fois qu’il eut rejoint ses collines
natales au mois d’aotit. La, dans un isolement complet du monde, il
reprit des forces pour ses travaux apostoliques. Au cours des
derniers mois de cette année-la, 1l put a nouveau proclamer
I’Evangile dans sa propre langue dans le nord de I'Inde.

La visite de Sundar Singh en Europe fut considérée partout
comme un évenement de la plus haute importance. De nombreux
Indiens s’étaient rendus en Europe ces dernieres années, le plus
remarquable étant Rabindranath Tagore, fils d'un pere encore plus
grand, le Maharishi Devendranath Tagore, et 'un des leaders de
I'Inde contemporaine. Tous ont apporté le message de la sagesse
religieuse de I'Inde au monde intellectuel occidental ; et lorsqu’ils
parlaient d’'une synthese entre la culture indienne et la culture
occidentale, ils ne se lassaient jamais de vanter les trésors religieux

82



de leur pays natal, surtout les Upanishads, et d’exhorter leurs
auditeurs occidentaux a les étudier. Méme Brahmabandhav
Upadhyaya, ’'ascete chrétien, dans ses discours en anglais, louait le
systeme des castes indien comme un systeme social idéal, et la
philosophie du Vedanta comme la philosophia perennis, le
fondement idéal des doctrines de la révélation chrétienne. Vasvani,
le professeur de Bombay, prononca un merveilleux discours au
« Congrés mondial pour le christianisme libre et le progres
religieux », qui se tint a Berlin en 1910, sur « Le message de 'Inde
moderne a I’'Occident » :

« LInde d’aujourd’hui a un message a transmettre au monde. Les
services rendus a 1'Inde par 1’'Occident sont bien connus, mais on réalise
peu que l'Inde a également quelque chose a offrir a 1’'Occident : elle donne
acces a des sources d’inspiration dont le monde a besoin aujourd’hui. »
« J’ai proclamé mon message, le message de I'Inde moderne, qui est aussi
le message du Brahma Samaj : le triple message de I'union immeédiate avec
I'esprit qui se révele, de la synthése des religions du monde qui unit le
Yoga ou le disciple subjectif a I'’enseignement de tous les grands propheétes,
et de la fraternité de '’humanité, qui doit étre considérée comme le Fils de
Dieu. »

Son message s’est terminé par ces paroles prophétiques :

« L’Occident se tournera avec révérence vers 1’'Orient afin d’apprendre
sa sagesse ancienne, de développer son sens mystique, de voir dans la
nature non seulement un champ de recherche scientifique, mais un
sanctuaire de l’esprit, de pratiquer la méditation, d’apprendre l’esprit de
I'idéalisme et de trouver la présence de Dieu dans la vie sociale. »

Ainsi, de la bouche d’'un Indien réfléchi, nous entendons le méme
avertissement que celui qui avait été prononcé bien avant son
époque par de grands penseurs allemands, par Schopenhauer et
Humboldt, Richard Wagner et Paul Deussen. Mais aujourd’hui,
vient en Occident un Indien qui ne fait pas I'éloge des écrits sacrés
de son propre pays, qui, au contraire, avoue que ces écritures ne
pouvaient lui apporter la paix ; un Indien qui proclame avec toute
la sincérité et 'exclusivité possibles que le Christ est le Chemin, la

83



Vérité et la Vie, que «en Lui réside corporellement toute la
plénitude de la divinité », que le Nouveau Testament est la Parole
de Dieu et que la priere est le moyen d’entrer au ciel. Qu'un Indien,
un homme religieux venu du pays des Vedas, n’ait rien d’autre a
proclamer a ’'Occident que le simple message de la révélation de
Dieu en Christ, c’était une chose inouie. Il n’est pas étonnant que
les classes éduquées d’Europe aient accueilli cet homme avec le plus
grand étonnement. Certes, le grand intérét qu’il suscitait était en
grande partie di a la curiosité, parfois attisée par une publicité
indigne ; mais cette curiosité était, comme le dit une Suédoise,
« mélée d'un certain désir enfantin de voir une fois dans sa vie a
quol ressemblait un homme qui, tant extérieurement
quintérieurement, ressemblait a un personnage de la Bible ».
L'impression que le sadhu laissa sur ses auditeurs, ainsi que sur
ceux qui ont pu le cotoyer de plus pres en Europe, fut tres profonde.
Lorsqu’il précha a I'église St. Bride’s de Londres, a la fin de son
sermon, « presque tous les fideles se s’agenouilléerent pour prier, ce
qui était tout a fait inhabituel dans les réunions de ce genre ». Tout
le monde eut le sentiment, comme 1'a exprimé le Church Times,
qu« un homme venu d'un autre monde s’adressait a eux». Des
hommes et des femmes issus des professions, des classes sociales et
des pays les plus divers s’accordaient a témoigner de la profonde
1mpression que leur avaient laissée tant son apparence que ses
paroles. Un théologien anglais écrivit : « Je ne peux pas exprimer
1cl, comme je le voudrais, ce que je ressens — j’al 'impression d'un
homme exceptionnel, qui a renoncé a de grandes possessions,
exultant dans le pouvoir salvateur de son Maitre, et qui s’exprime
avec la plus grande simplicité. » Un théologien néerlandais écrivit
dans une lettre privée : « Ce fut une révélation pour moi, et le voir
a rendu le monde du Nouveau Testament plus vivant et plus réel
en moil. » Un ami suédois écrivit a 'auteur : « Ce fut en effet une
grande expérience. J’al incliné mon esprit devant le grand apoétre,
car ce n'est plus lul que je voyais, mais seulement le Dieu qu’il
proclamait. » Un pasteur suisse dit dans une lettre a 'auteur : « Il
m’a fait une tres forte impression — je peux méme dire la plus forte

84



impression que j’aijamais re¢cue dans ma vie. » Et un simple paysan
des Alpes suisses, qui avait entendu le sadhu dans la cathédrale de
Lausanne, déclara apres coup : « J’étais dans la cathédrale. Ce jour-
la restera gravé dans ma mémoire toute ma vie. J’étais heureux, au
milieu de mes compatriotes, avec ce frere venu d'un pays paien et
qui se tenait en chaire. »

D’innombrables théologiens occidentaux, qui ’avaient d’abord
accuellll avec une certaine réserve et méfiance, perdirent toutes
leurs appréhensions des leur premiere rencontre. Méme des érudits
hostiles ou indifférents au christianisme furent transformés par la
puissance de sa personnalité. Un professeur agnostique dune
université anglaise avoua au sadhu: «Ce n’est pas votre
prédication qui m’a converti, c’est vous-méme ; vous, un Indien,
vous ressemblez tellement au Christ dans votre esprit et votre
attitude ; vous étes un témoin vivant de 'Evangile et de la personne
de Jésus-Christ. »

Dans le cceur de milliers de chrétiens en Europe, Sundar Singh
laissa une empreinte indélébile ; pour beaucoup, ses préches furent
une incitation a renouveler leur vie chrétienne. Pour lui cependant,
comme pour Brahmabandhav Upadhyaya vingt ans auparavant,
son voyage en Occident fut une amere déception ; il se rendit compte
que lI'image idéaliste qu’il se faisait des chrétiens occidentaux
n’était pas fondée sur la réalité, et que ses adversaires hindous
availent raison lorsqu’ils parlaient de la décadence du christianisme
occidental et de la supériorité de la spiritualité et de la culture
intérieure indiennes 3!. La douleur que lui causa cette expérience
mattendue apparait a maintes reprises dans ses discours.

« Je pensais autrefois que les habitants de ces pays étaient tous des
gens merveilleux ; quand je voyais 'amour de Dieu dans leurs coeurs et ce
qu’ils faisaient pour nous, je pensais qu’ils devaient étre des chrétiens
vivants. Mais lorsque j’ai voyagé a travers ces pays, j’ai changé d’avis. J’ai
trouvé les choses tout a fait difféerentes. Il ne fait aucun doute qu’il existe
de véritables serviteurs de Dieu dans ces pays, mais tous ne sont pas
chrétiens. J’ai commencé a comparer les habitants des pays paiens avec
ceux de la chrétienté. Les premiers sont paiens parce qu’ils adorent des
idoles faites de leurs mains ; dans les pays dits chrétiens, cependant, j’ai

85



trouvé un paganisme pire encore : les gens s’adorent eux-mémes.
Beaucoup d’entre eux vont au théatre au lieu de prier et de lire la Parole
de Dieu ; ils s’adonnent a la boisson et a toutes sortes de péchés. J’ai
commencé a réaliser quaucun pays européen ne peut étre qualifié de
vraiment chrétien et qu’il existe seulement des chrétiens individuels. »

Mais cette douloureuse désillusion n’ébranla pas la foi du sadhu
en Christ. Il ne blama pas le christianisme pour lirréligion et
I'immoralité de 'Occident, et i1l ne songea pas non plus a revenir a
son ancienne religion en raison de cette détérioration.

« Le Christ n’est pas a blamer dans cette affaire ; il n’y a aucune faute
en lui ; la faute incombe a ceux qui se disent ses disciples et qui ne le
suivent pas comme leur chef. » « Notre Seigneur a vécu en Palestine
pendant trente-trois ans, mais la Palestine, en tant que telle, n’est pas
devenue un pays chrétien ; certains individus l'ont suivi, puis ont
témoigné en sa faveur, et ont du sacrifier leur vie en martyrs. La méme
chose se produit aujourd’hui. »

I1 utilisait souvent une parabole frappante pour montrer que la
condition religieuse et morale de la chrétienté n’était pas due a la
religion chrétienne.

« Un jour, alors que je me trouvais dans 'Himalaya, j’étais assis au
bord d'une riviére ; j’ai sorti de I’eau une belle pierre ronde et dure et je l'ai
brisée. L’intérieur était complétement sec. La pierre était restée longtemps
dans l’eau, mais I’eau n’avait pas pénétré la pierre. Il en va de méme pour
les peuples d’Europe : depuis des siécles, ils sont entourés par le
christianisme, ils baignent entiérement dans ses bienfaits, ils vivent dans
le christianisme ; pourtant, le christianisme ne les a pas pénétrés et ne vit
pas en eux. Le christianisme n’est pas en cause ; la raison réside plutot
dans la dureté de leur coeur. Le matérialisme et l'intellectualisme ont
endurci leur cceur. Je ne suis donc pas surpris que beaucoup de gens ici
ne comprennent pas ce qu’est réellement le christianisme. »

Ses voyages en Occident ne furent pas seulement une grande
déception pour lui, ils représentaient également un grand danger.
Alors qu’il avait autrefois souffert de la honte et de la douleur pour
sa fol chrétienne, 1l recevait désormais les applaudissements de

86



milliers de personnes. Il était souvent honoré comme un saint,
notamment en Angleterre et en Amérique. Le « culte du sadhu » se
perpétuait. Recevoir un tel honneur de son vivant est dangereux
pour tout chrétien ; cela 1'était doublement pour un converti, et
encore plus pour un Indien — il suffit de se rappeler a quel point il
peut étre dangereux de déifier un gourou ; a quel point il était donc
dangereux pour un Indien de recevoir de tels honneurs de la part
des Européens! Beaucoup d’amis du sadhu observaient son
parcours triomphal a travers les pays d’Europe avec une profonde
mquiétude. Une fois de plus, Satan lui apparut sous une apparence
trompeuse ; ce fut peut-étre la tentation la plus redoutable de toute
sa vie. Etre universellement acclamé comme un saint était une
attaque bien plus grave contre sa foi que les suggestions de ses
proches ou les supplications de son pere, que la faim ou la nudité,
ou méme que la tentation de devenir un gourou indien. Le danger
résidait dans le fait qu’il pouvait se laisser aller a accepter pour lui-
méme '’honneur qui appartenait au Christ seul, et ainsi s’asseoir
sur le trone qui appartenait a son Seigneur et Maitre. Mais Sundar
Singh surmonta également cette tentation ; sa profonde humilité
resta intacte. Le Dr Weitbrecht-Stanton, qui 'avait connu comme
jeune évangéliste en Inde, écrit : « J’étais étonné de la maniere
naturelle et sans prétention avec laquelle 1l accueillait les louanges
et les honneurs souvent extravagants qui lui étaient prodigués. Il
restait la méme ame religieuse humble, dont le seul désir était de
se rapprocher de plus en plus du Seigneur et de lui ressembler de
plus en plus, en aspirant a se dépenser sans compter a son service. »
Tous les témoignages oculaires s’accordent a souligner la modestie
discrete et '’humilité authentique du sadhu. Voici 'opinion dun
pasteur suisse : « Il ne cherche pas a impressionner ; il essaie plutot
d’éviter que les gens le mettent en avant. » A maintes reprises, le
sadhu a déclaré dans ses discours qu’il ne souhaitait étre rien de
plus quun simple témoin de la puissance de 'amour du Christ. « Je
dis souvent a mes auditeurs que je ne suis pas venu en Occident
pour donner des conférences ou précher, mais simplement pour
apporter mon humble témoignage.» «Je ne suis pas venu en

87



Europe pour précher — vous avez déja assez de sermons ici — mais
pour témoigner de la puissance salvatrice de Dieu en Christ. »
Lorsqu’il parlait de ses propres expériences merveilleuses, c’était
toujours dans le but de « se réjouir en Christ ». Lorsqu’un ami lui
demanda s’1l n’était pas fier d’étre devenu si célebre et de recevoir
tant d’honneurs, il répondit par une belle parabole :

« Lorsque Jésus entra dans Jérusalem, les gens étendirent leurs
vétements sur le chemin et répandirent des branches devant lui afin de lui
rendre hommage. Jésus chevauchait un ane, conformément a la parole du
prophéte. Ses pieds ne touchaient pas la route qui avait été décorée en son
honneur. C’était la route que foulaient les vétements et les branches. Mais
I’ane aurait été tres stupide de s’enorgueillir pour cette raison, car la route
n’était pas vraiment décorée en son honneur ! Il serait tout aussi stupide
que ceux qui portent le Christ aux hommes s’enorgueillissent de ce que
les hommes font pour eux au nom de Jésus. »

Tout en conservant son attitude d’humilité simple au milieu
d’'un monde admiratif, Sundar Singh n’hésitait pas a critiquer
ouvertement la condition humaine occidentale. Il n’hésitait jamais
a exprimer sa déception face a ’esprit non chrétien de I'Occident, ni
a parler séverement de l'indifférence religieuse, de la cupidité et de
Pamour du plaisir manifestés par les peuples occidentaux. Dans un
discours prononcé en Suisse occidentale, 1l déclara : « Je sais que ce
que je vous dis ne vous plaira pas, mais je dois obéir a ma conscience
et vous transmettre le message que j’ai recu de Dieu. » Plus le sadhu
restait en Europe, plus sa prédication devenait un message
prophétique de jugement et un appel a la repentance.

« Je pensais autrefois que les habitants des pays occidentaux lisaient
la Bible et qu’ils étaient comme des anges. Mais lorsque j’ai voyagé dans
ces pays, j’ai compris mon erreur. La plupart d’entre eux ont le visage
blanc et le coeur noir. Dans les pays paiens, je vois les gens se rendre dans
leurs temples ; ce sont des gens qui craignent Dieu. Ici, je vois partout des
gens qui semblent ne penser qu’au plaisir. » « Dans les pays paiens, ily a
des gens qui passent des années a rechercher la paix et le salut ; ici,
nombreux sont ceux qui semblent se contenter du confort matériel. »

88



« Parce que les pays dits chrétiens s’¢loignent dans une large mesure
du Christ, celui-ci commence a se révéler aux peuples paiens, ou il est
accueilli et honoré. Ici aussi, la parole s’accomplit : Les premiers seront
les derniers, et les derniers seront les premiers. »

Parfois, son message devient une véritable prophétie de
jugement au sens eschatologique :

« Les peuples occidentaux qui ont recu tant de bénédictions du
christianisme les perdent aujourd’hui parce qu’ils placent leur confiance
dans des choses extérieures : le confort, ’argent, le luxe et les choses de
ce monde. C’est pourquoi, en ce jour-la, les non-chrétiens recevront une
peine plus légeére, vu qu’ils n’ont pas entendu parler du Christ ; mais les
habitants des pays chrétiens seront punis plus sévérement, car ils ont
entendu Son message et 'ont rejeté. » « Le moment est proche ou le Christ
reviendra avec Ses anges, et alors Il se tournera vers ceux qui se disent
chrétiens et leur dira : “Je ne vous connais pas ; vous connaissiez Mon
Nom, vous saviez qui J’étais. Vous connaissiez ma vie et mon ceuvre. Mais
vous n’avez pas voulu me connaitre personnellement. Je ne vous connais
pas.” » « Quand vous le verrez dans sa gloire, vous regretterez de ne pas
avoir cru en lui comme votre Dieu. Mais alors, il sera trop tard. Vous vous
étes laissés égarer par des incroyants, par des intellectuels qui vous ont
dit que vous ne deviez pas croire en Sa divinité. Il sera alors trop tard pour
vous repentir. Mais aujourd’hui, vous avez encore une chance. Peut-étre
entendrez-vous ce jour-la ces paroles : “Un homme est venu vers vous
depuis un pays paien ; il a témoigné de Moi en tant que Christ vivant, car
il avait fait I'expérience de Ma puissance et de Ma gloire, et pourtant vous
n’avez pas voulu croire.” »

Sa profonde déception envers 1’Occident transforma le sadhu, ce
messager de l'amour de Dieu et de Sa paix céleste, en un
prédicateur sévere annoncant le jugement dernier. Apres avoir
délivré son message, il secoua la poussiere de ’Europe de ses pieds
et retourna dans son pays natal, avec la ferme résolution de ne
jamais revenir en Occident. « C’est la premiere et la derniere fois
que vous me verrez», répétait-il sans cesse a ses auditeurs. Il
reconnaissait que les peuples occidentaux — en grande partie parce
qu’ils étaient pris au piege de la cupidité et de 'amour des plaisirs
— rejetaient le message du Christ, tandis que les peuples orientaux,

89



désireux de vérité et de salut, recevaient I’Evangile avec joie 32, 1]
considérait que sa mission consistait désormais a apporter la Bonne
Nouvelle a ces peuples. Cest pourquoi, peu apres son retour, il
reprit le travail pénible et laborieux des tournées missionnaires au
Tibet 33. Il fut attiré la-bas non seulement par 'attrait de cette terre
de mission, mais aussi par I'espoir du martyre. Dans un discours
prononcé en Suisse, il déclara :

«Je ne ressens aucune crainte a l'idée de mourir un jour au Tibet.
Lorsque ce jour viendra, je l'accueillerai avec joie. » « Chaque année, je
retourne au Tibet, et peut-étre méme 'année prochaine, vous apprendrez
que j’y ai perdu la vie. Ne pensez pas alors “Il est mort”, mais dites : “Il est
entré au ciel et dans la vie éternelle ; il est avec le Christ dans la vie
parfaite.” »

90



PARTIE III

La vie religieuse de Sundar Singh

A. VITA CONTEMPLATIVA
1. PRIERE

L’histoire de la vie du sadhu se lit comme une merveilleuse
légende, semblable a celles qui apparaissent si fréquemment dans
les Acta Sanctorum de 'Eglise romaine ou dans le Bhaktamala
hindou.

Si ce récit de sa vie n’était pas basé sur les témoignages d'un
témoin tout a fait digne de confiance, dont I'’exactitude peut étre
prouvée presque sans réserve, l'esprit critique occidental le
reléguerait sans autre forme de proces au domaine de
Panhistorique, et les critiques littéraires le présenteraient comme
un exemple de la récurrence du type primitif de légende. En lisant
la vie du sadhu, nous réalisons que nous sommes en présence dun
fait historique sobre : nous sommes confrontés a un homme de notre
siecle qui vit entierement dans 'éternel et qui était en communion
étroite avec son Sauveur; un homme qui fait également
Iexpérience de « miracles » dans cette vie de communion et qui est
capable d’accomplir des « miracles » grace a son pouvoir.

L’élément miraculeux est en effet intimement lié a la vie méme
de Sundar Singh. Peu importe ou nous posons notre regard, que ce
soit sur sa conversion au Christ, ses extases et ses visions, sa vie
d’abnégation et d’épuisement en tant que prédicateur itinérant ou
ses délivrances d'un péril mortel, a chaque instant, nous prenons
conscience d’'une puissance merveilleuse et surnaturelle. Cette
puissance merveilleuse est sa vie de priere. « A travers les hommes
de priere, Dieu peut accomplir de grandes choses », disait-il. Le
secret de Sundar Singh est celui de tous les véritables hommes de

91



Dieu : une communion continuelle, par la priere, avec la Réalité
éternelle. La priere est le monde dans lequel i1l vit et évolue. Elle est
la source de toute sa piété, de son amour fort et profond pour le
Christ, de sa disposition a tout sacrifier, de son zele apostolique
dévorant. Il dit lui-méme : « La priere seule m’a enseigné tout ce
que j’al jamais appris. »

Chaque matin, il passait plusieurs heures a étudier la Bible, a
méditer et a prier 34. Lorsqu’il séjournait dans ’'Himalaya, il suivait
I'exemple de son Maitre en consacrant des journées et des nuits
entieres a la priere solitaire ; sachant par expérience que la priere
est le « pain de vie », il insistait constamment sur la nécessité de la
priere dans toutes ses prédications. « La priere, la priere et encore
la priere », telle était la devise de Sundar. Les chrétiens occidentaux
étaient tres étonnés qu’il « accorde une place aussi importante a la
priere ». Méme l'auteur du présent livre, qui a fait une étude
spéciale sur le sujet de la priere chrétienne, a été surpris de trouver
une insistance aussi constante et aussi décisive sur la priere dans
tous les sermons du sadhu. Sundar Singh ne se lassait jamais de
souligner que la priere est le cceur de la religion, ’alpha et 'oméga
de la vie chrétienne. « La priere est la plus grande nécessité de notre
vie spirituelle. » « Lorsque nous prions, tout ce dont nous avons
besoin dans cette vie nous est déja accordé en ce qui concerne les
besoins de notre vie spirituelle. » Afin de faire comprendre la
nécessité absolue de la priere, le sadhu utilise souvent le symbole
de la respiration, une figure de style également fréquemment
utilisée dans le langage religieux occidental.

« Dans la priere, 'ame s’ouvre a toutes les voies vers le Saint-
Esprit. Dieu alors souffle doucement en elle afin qu’elle devienne
une ame vivante. » « Celui qui a cessé de respirer dans la priere est
spirituellement mort.» «La priére est le souffle de la wvie
spirituelle... prier signifie inspirer le souffle du Saint-Esprit. »

Sundar Singh développe encore cette pensée dans 'une de ses
paraboles vivantes :

« La vériteé, c’est que nous ne pouvons vivre un seul jour, ni méme une
seule heure, sans Dieu. “En lui, nous vivons, nous bougeons et nous

92



existons.” Mais la plupart d’entre nous sommes comme des gens endormis,
qui respirent sans en étre conscients. S’il n’y avait pas d’air autour d’eux
et qu’ils cessaient de respirer, ils ne seraient ni endormis ni éveillés : ils
mourraient étouffés. En régle générale, cependant, les hommes ne pensent
jamais au don absolument indispensable de ’air que nous respirons. Mais
si nous y réfléchissons, nous sommes remplis de gratitude et de joie. Notre
dépendance spirituelle envers Dieu est trés similaire. Il nous soutient ;
nous vivons en Lui. Pourtant, combien d’entre nous y pensent ? Combien
d’ames y a-t-il qui se réveillent vraiment de leur sommeil et commencent
a respirer lair divin, sans lequel, s’il venait a étre retiré, ’ame mourrait de
suffocation ! Quel genre de respiration est-ce donc ? Le souffle de I’ame est
la priére, par laquelle des courants d’air frais balayent notre étre,
apportant avec eux un nouvel approvisionnement en force vitale provenant
de 'amour de Dieu, dont dépend toute notre vie. Toute vie vient de Dieu,
mais la plupart des gens n’y pensent jamais ; ils sont tout a fait
inconscients de leur vie spirituelle. Ce n’est que lorsquun homme
commence a prier qu’il prend conscience de cette relation. Alors il
commence a réfléchir et se rend compte a quel point il est merveilleux de
vivre en Dieu.

« Un jour, j’étais assis au bord d’un lac. Alors que j’étais assis 1a, j’ai
remarqué des poissons qui remontaient a la surface et ouvraient la
bouche. Au début, j’ai pensé qu’ils avaient faim et qu’ils cherchaient des
insectes, mais un pécheur m’a expliqué par la suite que méme s’ils peuvent
trés bien respirer sous l’eau, ils doivent remonter a la surface de temps en
temps pour inspirer profondément de l’air frais, sinon ils mourraient. Il en
va de méme pour nous. Le monde est comme un océan ; nous pouvons y
vivre, y accomplir notre travail et toutes nos diverses occupations, mais de
temps en temps, nous avons besoin de recevoir une vie nouvelle par la
priére. Les chrétiens qui ne réservent pas de moments de calme pour la
priére n’ont pas encore trouvé leur vraie vie en Christ... »

Dans une autre belle métaphore, que le sadhu utilise avec une
véritable simplicité orientale, 1l exprime sa conviction de la
nécessité absolue de la priere :

« Dieu a créé a la fois le lait maternel et le désir de ’enfant de le boire.
Mais le lait ne coule pas tout seul dans la bouche de ’enfant. Non, ’enfant
doit se blottir contre sa mére et téter le lait avec application. Dieu a créé
la nourriture spirituelle dont nous avons besoin. Il a rempli ’ame de
I’'hnomme du désir de cette nourriture, d’'une impulsion a la réclamer et a
la boire. Le lait spirituel, la nourriture de nos ames, nous le recevons par

93



la priere. C’est par une priére fervente que nous devons le recevoir dans
nos ames. En agissant ainsi, nous devenons chaque jour plus forts, tout
comme le nourrisson au sein de sa mére. »

« La priére est a la fois l’air que nous respirons et le lait maternel de
I’ame. Sans la priére, il est impossible de recevoir les dons surnaturels de
Dieu. »

« La priére est la préparation nécessaire pour recevoir les dons
spirituels de Dieu. » « Seuls le désir et la priére font de la place a Dieu dans
nos ceceurs. » « Dieu ne peut nous donner de dons spirituels que par la
priere. » « Ce n’est que lorsque nous sommes immergés dans le monde
spirituel que nous pouvons comprendre les choses spirituelles. »

« 1 y a de beaux oiseaux dans les airs et des étoiles scintillantes dans
le ciel, mais si vous désirez des perles, vous devez plonger dans les
profondeurs de 'océan pour les trouver. Il y a beaucoup de belles choses
dans le monde qui nous entoure, mais les perles ne peuvent étre
découvertes que dans les profondeurs de la mer ; si nous voulons posséder
des perles spirituelles, nous devons plonger dans les profondeurs, c’est-a-
dire que nous devons prier, nous devons nous enfoncer dans les
profondeurs secrétes de la contemplation et de la priére. Alors nous
percevrons les perles précieuses. »

« Lorsque nous sommes dans l'obscurité, nous savons, grace a notre
sens du toucher, quel type d’objet nous tenons dans nos mains, s’il s’agit
d’un baton ou d’un serpent. Les deux peuvent étre palpés dans l'obscurité,
mais nous ne pouvons les voir que dans la lumiére. Tant que nous ne
sommes pas dans la lumiére, nous tatonnons et trébuchons, et nous ne
pouvons pas voir la réalité telle qu’elle est. Lhomme qui ne croit pas en la
Lumiére divine est encore dans l'obscurité. Que devons-nous donc faire
pour parvenir a la Lumiére ? Nous devons sortir de l'obscurité et nous
approcher de la Lumiére ; c’est-a-dire que nous devons nous agenouiller
devant notre Sauveur et Le prier avec ferveur. Alors nous serons baignés
de Sa Lumieére et nous verrons tout clairement... La priére est la clé qui
ouvre la porte de la réalité divine. La priére nous fait sortir de ces ténébres
dans lesquelles, malgré toute notre intelligence et notre pouvoir de vision,
nous ne pouvons percevoir la lumiére de la vérité... La priére nous conduit
dans le monde de la lumiére spirituelle. »

Ainsi, la priere est « le seul moyen de comprendre les choses
spirituelles », « le seul moyen de découvrir la vérité », « la seule
porte vers le paradis », « la clé du royaume de Dieu ». L’homme de
priere s’éleve au-dessus du monde des sens et percoit le monde
supérieur, la seule réalité vraie et parfaite, la « réalité de la réalité »

94



(satyasya satyam), pour reprendre le langage mystérieux des
Upanishads. Ce n’est que pour 'ame qui prie que la vie spirituelle
devient une réalité.

Mais dans 'expérience de Sundar Singh, la priere fait bien plus
que cela: non seulement elle «ouvre la porte de la réalité
spirituelle », mais elle révele cette Réalité au cceur croyant comme
un Amour qui se donne, qui fortifie, qui ennoblit et qui rachete.
Dieu se révele a I'ame qui prie comme un Sauveur et un
Rédempteur personnel. Non seulement ’ame contemple I'Etre divin
comme un océan infini ou comme une mer de flammes et de feu,
mais elle contemple aussi un visage humain aimant ; le Dieu qui se
révele dans la priere n’est pas le Deus absconditus, mais le Deus
revelatus. Lorsque Sundar Singh lutta avec Dieu lors de la nuit
mémorable de sa conversion, il regarda le visage humain de Jésus
et vit qu’ll était Dieu. Et comme 1l contempla alors Jésus de ses
yeux physiques, il Le contempla sans cesse a nouveau dans la
priere 35,

Les mysteres les plus profonds de la foi chrétienne, I'Incarnation
de Jésus-Christ, sa résurrection et son exaltation, deviennent clairs
pour I’ame qui prie. Dans la priére, le chrétien fait ’expérience de
la présence réelle du Fils de Dieu glorifié ; la priere est la clé de la
fo1l en la divinité du Christ. Ce qu’aucun effort intellectuel, aucune
étude des Ecritures, aucune apologétique théologique ne peut
accomplir, la priere fervente le réalise. « Nous apprenons beaucoup
sur Jésus dans la Bible», dit Sundar Singh, «mais nous
n’‘apprenons a Le connaitre que par la priere. Cest ma propre
expérience. Je n’ail pas compris qu’ll était vraiment Dieu jusqu’a ce
qu’ll se révele a moi dans la priere. Alors j’ai compris qu’ll est la
Parole éternelle ». Du point de vue de son expérience personnelle,
le sadhu ne se lasse donc jamais de déclarer qu’il n'y a pas d’autre
moyen d’accéder a la foi personnelle en Christ que la priere
intérieure. Lorsque son pere luli a demandé comment il pouvait
apprendre a connaitre le Christ, Sundar Singh a répondu : « Si tu
veux savoir qui est le Christ, lis la Bible ; mais si tu veux apprendre

95



a Le connaitre personnellement, alors tu dois prier. La lecture de la
Bible ne suffit pas... »

I1 exprime la méme pensée dans toutes ses déclarations
publiques.

« C’est par la priére, par la simple méthode de la priére, que nous
prenons conscience de la présence du Christ et apprenons a le connaitre. »
« Vous devez vous retirer dans le silence et prier le Christ dans la solitude :
la, vous entendrez la voix de celui qui seul peut vous aider. » « Si vous lisez
sa Parole et le priez ne serait-ce qu'une demi-heure par jour, vous vivrez
la méme expérience. Il se révélera a votre ame. » « Je suis sur qu’ll se
révélera a vous dans la priére ; alors vous Le connaitrez tel qu’ll est. Et
non seulement Il se révélera a vous, mais Il viendra vous donner force, joie
et paix. »

« Force, joie, paix » : tels sont les effets merveilleux que le Christ
laisse dans 'ame qui prie. « J’ai prié, et une paix qui dépasse toute
compréhension a rempli mon ceceur. »

Mais quel genre de priere est-ce la, dont ’étrange pouvoir est
sans cesse rappelé par le sadhu ? Est-ce un appel a I'aide enfantin
face aux difficultés variées de la vie, la simple demande de tout ce
dont nous avons besoin dans la vie quotidienne ? Ou est-ce la
concentration d’'une méditation prolongée et d'une introversion
calme et paisible, dans laquelle 'ame repose longtemps sans étre
dérangée, coupée du monde entier ? La conception de Sundar Singh
est-elle la méme que cette aspiration au bonheur exprimée par les
poetes védiques, ou s’apparente-t-elle au saint samadhis des
brahmanes, ou au paisible dhyanam des moines mendiants
bouddhistes ? La priere du sadhu se situe a mi-chemin entre ces
deux extrémes ; ce n’est ni la priere naive qui demande satisfaction
des besoins terrestres, ni la méditation ingénieuse et stérile. Il ne
cesse de marteler a ses auditeurs que la priere est quelque chose de
tres différent d'une simple demande pour des besoins personnels :

« L’essence de la priére ne consiste pas a demander quelque chose a
Dieu, mais a ouvrir notre coeur a Dieu, a lui parler et a vivre avec lui dans
une communion perpétuelle. La priére est un abandon continu a Dieu. »

96



« La priére ne consiste pas a demander a Dieu toutes sortes de choses que
nous voulons ; c’est plutét le désir de Dieu lui-méme, le seul Donneur de
vie. » « La priére n’est pas une demande, mais une union avec Dieu. » « La
priere n’est pas un effet douloureux pour obtenir 'aide de Dieu dans les
différents besoins de notre vie. La priére est le désir de posséder Dieu lui-
méme, la Source de toute vie. » « Le véritable esprit de la priére ne consiste
pas a demander des bénédictions, mais a recevoir Celui qui est le
dispensateur de toutes les bénédictions, et a vivre une vie de communion
avec Lui. » « La priére n’est pas une sorte de mendicité de faveurs ; c’est
plutét respirer et vivre en Dieu. » « Un petit enfant court souvent vers sa
meére et s’exclame : Maman ! Maman ! Trés souvent, I’enfant ne veut rien
de particulier, il veut seulement étre prés de sa mére, s’asseoir sur ses
genoux ou la suivre dans la maison, pour le simple plaisir d’étre pres d’elle,
de lui parler, d’entendre sa voix chérie. Alors, ’enfant est heureux. Son
bonheur ne consiste pas a demander et a recevoir toutes sortes de choses
de sa meére. Si c’était ce qu’il voulait, il serait impatient et obstiné, et donc
malheureux. Non, son bonheur réside dans le fait de sentir 'amour et
l’'attention de sa meére et de connaitre la joie de son amour maternel. » « I
en va de méme pour les véritables enfants de Dieu ; ils ne se soucient pas
tant des bénédictions spirituelles. Ils veulent seulement s’asseoir aux
pieds du Seigneur, étre en contact vivant avec Lui, et lorsqu'’ils le font, ils
sont suprémement satisfaits. »

Dans une autre parabole, Sundar Singh tente de montrer a quel point
il est mesquin et méprisable de mendier toutes sortes de choses
quotidiennes lorsque l'on se trouve en présence de la grandeur et de la
merveille de Dieu : « Avez-vous déja vu un héron immobile sur la rive d'un
lac ? A le voir ainsi, on pourrait penser qu’il contemple la puissance et la
gloire de Dieu, s’émerveillant devant 'immensité de I’eau et son pouvoir de
purifier et d’étancher la soif des créatures vivantes. Mais le héron n’a pas
du tout ces pensées en téte ; il reste 1a, heure aprés heure, simplement
pour voir s’il peut attraper une grenouille ou un petit poisson. Beaucoup
d’étres humains se comportent ainsi dans la priére et la méditation. Ils
sont assis au bord de l'océan de Dieu, mais ils ne pensent pas a sa
puissance et a son amour, ils ne prétent aucune attention a son Esprit qui
peut les purifier de leurs péchés, et ils ne considérent pas son Etre qui
peut étancher la soif de leur ame : ils se consacrent entiérement a la
pensée de la maniére dont ils peuvent obtenir quelque chose qui leur fera
plaisir, quelque chose qui les aidera a profiter des plaisirs éphémeéres de
ce monde, et ainsi ils détournent leur visage des eaux claires de la paix
spirituelle. Ils se consacrent aux choses de ce monde qui passent, et ils
périssent avec elles. »

97



Ainsi, nous voyons que, pour le sadhu, la priere n’est pas une
demande de bénédictions terrestres ou spirituelles définies ; c’est
une communion avec Dieu, une relation avec Lui. Pourtant, ce type
de priere n’exclut pas les demandes enfantines. Mais 'objet de cette
demande (comme le recommande et le pratique tres sincerement le
sadhu dans son intercession) n’est rien de moins que Dieu Lui-
méme. Dieu lui-méme est donc notre désir, la source de toutes les
bénédictions et le dispensateur de tous les dons ; et nous devons
prier pour que « la volonté de Dieu s’accomplisse a travers moi et a
travers les autres ». « La seule priere possible pour un chrétien est :
“Que ta volonté soit faite”, car celui qui trouve Dieu et se conforme
a sa volonté trouve la plénitude de la vie et la joie ; il n’a pas besoin
de demander autre chose.» « Qui ai-je au ciel sinon Toi ? Et sur
terre, je ne désire personne d’autre que Toil » — ces mots sont la clé
de tout 'enseignement du Sadhu sur la priere.

Bien que le sadhu considere le désir de Dieu lui-méme comme la
seule véritable priere, il reconnait néanmoins une certaine valeur
aux demandes naives et enfantines de bénédictions terrestres et
célestes ; 1l considere cette étape comme une préparation a la
véritable priere. L’ame vient a Dieu avec des désirs enfantins, voire
stupides ; mais la présence de Dieu change progressivement son
ceeur ; enfin, elle oublie ses propres désirs et s’abandonne
entierement a la volonté de Dieu. Ou peut-étre Dieu refuse-t-il de
répondre a la priere limitée d’'une ame afin qu’elle apprenne a
demander quelque chose de plus grand, Sa grace et Son amour, Lui-
méme. Lorsquune ame est entrée en communion vivante avec Dieu
— méme si une cause tout a fait extérieure 'y a conduite —, elle
découvre, a sa grande surprise et a sa grande joie, qu’elle a trouvé
quelque chose de plus grand et de plus heureux qu’elle ne 'avait
jamais espéré.

« Parfois, les gens me posent cette question : “Si Dieu ne souhaite pas
que nous demandions des choses matérielles, mais que ce soit Lui-méme
que nous demandions, Lui, le Donneur de tout bien, pourquoi la Bible ne
dit-elle jamais : Ne priez pas pour ceci ou cela, priez simplement pour le
Saint-Esprit ? Pourquoi cela n’a-t-il jamais été clairement exprimé ?” Je

98



réponds : “Parce qu’ll savait que les gens ne commenceraient jamais a
prier s’ils ne pouvaient pas demander des choses terrestres comme la
richesse, la santé et les honneurs ; Il se disait : S’ils demandent de telles
choses, le désir de quelque chose de mieux s’éveillera en eux, et
finalement, ils ne se soucieront plus que des choses supérieures.” »

« La chaleur et les rayons du soleil, tombant sur ’eau salée, provoquent
I’évaporation, qui se condense progressivement en nuages, qui
redescendent sous forme d’eau douce et bienfaisante. Le sel et toutes les
autres choses contenues dans l’eau sont laissés derriére. De la méme
maniere, les pensées et les désirs de l’ame qui prie s’é¢lévent vers le ciel
comme des nuages ; puis le Soleil de Justice les purifie de la souillure du
péché par ses rayons purificateurs. La priére devient alors un grand nuage
qui tombe sous la forme d’'une pluie de bénédictions, de vie et de force sur
la terre en dessous. »

Sundar Singh considéere I'union avec Dieu comme le seul but de
la véritable priere ; il rejette donc avec vigueur toutes les tentatives
visant a expliquer la priere comme un effort pour changer l’esprit
de Dieu. La priere n’est pas un moyen de gagner Dieu a la cause de
I'homme ; elle devrait plutot servir a gagner ’homme a la cause de
Dieu. Dans la priere, nous apprenons a connaitre la volonté de Dieu
et a nous y soumettre humblement.

« [l y a des gens qui prient comme si nous pouvions modifier le dessein
de Dieu. Pendant longtemps, cette question m’a profondément préoccupé.
J’ai trouvé la réponse dans ma propre expérience. Nous ne pouvons pas
modifier le plan de Dieu, mais dans la priére, nous pouvons apprendre a
comprendre sa volonté pour nous. Lorsque nous prions dans un endroit
calme, Dieu nous parle dans le silence de notre cceur. » « Il nous révele
alors ses desseins pour notre bien ; lorsque nous commencons a
comprendre ses desseins, nous ne souhaitons méme plus les modifier ;
nous voulons seulement y coopérer. Lorsque nous comprenons ses plans
pour nous, il nous donne la force de vivre en harmonie avec sa volonté. Il
est tout a fait possible que son dessein inclue la souffrance, le besoin ou
la maladie, mais dans toutes ces choses, nous trouvons notre consolation
en disant “Que ta volonté soit faite”. Les desseins de Dieu concourent a
notre plus grand bien. Une fois que nous avons compris cela, tout
apitoiement sur soi-méme disparait... tous les murmures et les doutes
s’évanouissent comme par enchantement. »

99



Bien que l'idée de modifier le dessein de Dieu soit insupportable pour
Sundar Singh, il parle néanmoins de miracles qui peuvent étre accomplis
par la priere. Le Christ lui a dit : « Ce qui est impossible a tout étre humain
devient possible par la priére. Mes serviteurs vivent dans leur propre vie
des miracles que les sages de ce monde déclarent totalement contraires a
la raison et aux lois de la nature. » Les miracles auxquels le sadhu fait ici
référence sont avant tout les miracles que Dieu accomplit dans ’'ame qui
prie ; le plus grand de ces miracles intérieurs est la paix profonde que Dieu
accorde au cceur torturé et désespéré. « Par la priére, nous vivons le plus
grand de tous les miracles, le paradis sur terre. »

De tels miracles s’opérent également grace au pouvoir de l'intercession
persistante : « [1 y a des moments ou l'on peut faire plus de bien par la
prieére que par la prédication. Un homme qui prie sans cesse dans un coin
isolé peut aider beaucoup d’autres personnes. Il dégage une influence qui
imprégne véritablement ’atmospheére spirituelle, méme si cette influence
s’exerce dans un grand silence, imperceptible pour les hommes, tout
comme les messages sans fil sont transmis par des ondes invisibles et
comme les mots que nous prononcons pénétrent la conscience d’autres
personnes par des canaux de communication mystérieux. »

La conception de la priere de Sundar Singh est bien plus élevée
que les idées naives de nombreux chrétiens. En méme temps, il ne
se perd jamais dans cette méditation stérile et cette introspection
pratiquées par tant de brahmanes et de bouddhistes saints, et
méme par certains mystiques chrétiens. Il est vrai qu’il apprécie la
méthode de méditation — cette réflexion profonde appelée dhyanam
— pratiquée par les yogis et les bouddhistes, la contemplation,
comme l'appellent les mystiques espagnols. Il commence chaque
séance de priere par une méditation sur un passage des Ecritures.
D’apres son expérience, il constate que cette attention concentrée
sur une vérité religieuse précise est comme le foyer d'une loupe
placée sur un morceau de tissu. En méme temps, sa priere est
principalement contemplative, prenant la forme dune
contemplation silencieuse. « Je n’utilise pas de mots lorsque je prie
seul », «le discours de la priere est sans mots ». Sa priere differe
néanmoins de la contemplation informe de nombreux mystiques
par son utilisation du mot « Toi», par son sentiment de contact
immeédiat avec un Dieu personnel grace a une relation personnelle

100



forte avec Dieu, qui est semblable a celle qui existe entre amis —
« les hommes de priere parlent a Dieu comme un homme parle a
son ami». Le sadhu établit une distinction claire entre le procédé
de la méditation, qu’il connaissait bien dans ’hindouisme, et la
priere chrétienne. Ce que la méditation et la contemplation ne
pouvaient lui apporter, il I'a trouvé dans la simplicité de la priere
chrétienne : la paix du cceur.

« Tant que j’étais hindou, je passais des heures a méditer chaque jour.
Cela m’a peut-étre aidé a cultiver mes facultés spirituelles, mais je ne
comprenais pas la réalité spirituelle... Je savais ce que signifiait un certain
type de contemplation, mais je n’avais aucune expérience de la priere. Ce
n’est que lorsque jai pratiqué les deux que Dieu s’est révélé a moi. »
« Pendant longtemps, je me suis adonné a la méditation, mais cela ne m’a
apporté aucune paix. Ce n’est que lorsque j’ai commencé a prier que j’ai
senti la présence de Dieu. » « Une simple priere a Jésus m’a aidé plus que
toutes mes méditations. » « Il y a quelque temps, je discutais avec Tagore
de la méditation. Je lui ai dit que je pensais que nous pouvions apprendre
beaucoup de choses grace a la méditation, mais que pour comprendre les
choses spirituelles, il fallait plus que cela. » « Dans le christianisme, je
trouve une méthode trés simple : la priére... C’est la voie a suivre en tout
temps, c’est la voie la plus simple. C’est par la priére que nous apprenons
a connaitre Dieu. » « La priére nous permet de distinguer les inspirations
authentiques qui nous viennent dans la méditation de celles qui sont sans
valeur ; car dans la priére véritable, Dieu illumine la partie la plus
profonde et la plus sensible de I’ame : la conscience. »

Le sadhu a donc trouvé le juste milieu entre les deux extrémes
de la vie de priere : d'un coté, la demande enfantine et égocentrique
de toutes sortes de dons extérieurs et intérieurs, et de l'autre,
I'introversion stérile et égocentrique. Ces deux extrémes se
rejoignent en ce sens qu’ils montrent qu'un homme est toujours
prisonnier de lui-méme, bien qu’a des niveaux différents de la
personnalité. Pour Sundar Singh, au contraire, la priere est
'abandon total du coeur a I'Etre divin. C’est pourquol sa priere ne
résonne pas dans un vide infini ; Dieu lui répond, se révele a lui, lui
montre le mystere de Son amour.

101



Pourtant, nous ne devons pas penser que la priére ouvre
d’emblée la voie a I'inspiration divine et a la réception de la grace ;
non, en dernier ressort, la priere est elle-méme une révélation
divine, une transmission de grace. Dieu est a 'ccuvre avant que
’homme ne commence a prier ; c¢’est Lui, et non ’homme, qui ouvre
la voie a la communion. La recherche de Dieu et le désir ardent de
Dieu dans I'ame qui prie ne sont que 'ocuvre de cet Amour divin qui
attire les hommes a Lui comme un aimant attire le fer.

« Celui qui recherche la réalité divine de tout son cceur et de toute son
ame, et qui la trouve, prend conscience qu’avant qu’il ne commence a
chercher Dieu, Dieu le cherchait déja, afin de l’attirer dans la joie de la
communion avec Lui, dans la paix de Sa présence ; tout comme un enfant
qui s’est égaré, lorsqu’il est de retour en sécurité dans les bras de sa meére,
se rend compte qu’elle le cherchait avec un amour maternel profond avant
méme qu’il ne commence a penser a elle. »

Toutes ces révélations sur lui-méme, ces exhortations et ces
paraboles nous donnent une impression tres claire de la profondeur,
de la puissance et de I'intériorité particulieres de la vie de priere du
sadhu. Mais nous pouvons aller plus loin et écouter les effusions
réelles de son ame. Il a lui-méme écrit deux prieres qui expriment
en mots sa communion sans paroles avec I'Eternel. La premiere de
ces prieres appartient a ce moment ou, dans la jungle, 1l a repoussé
le tentateur et ou 1l a ensuite contemplé son Sauveur ; la seconde
constitue le paragraphe de conclusion de son petit livre Aux pieds
du Maitre, dont les 1idées principales luil sont venues pendant des
heures de communion silencieuse avec son Seigneur.

« O Seigneur Dieu, qui es tout pour moi, Vie de ma vie et Esprit de mon
esprit, aie pitié de moi et remplis-moi de Ton Saint-Esprit et d’amour, afin
qu’il n’y ait plus de place pour rien d’autre dans mon coeur. Je ne demande
aucune bénédiction, mais Toi-méme, qui es le dispensateur de toutes les
bénédictions et de toute vie. Je ne demande pas le monde, sa pompe et sa
gloire, ni le ciel, mais j’ai besoin de Toi-méme, car la ou Tu es, la est le ciel.
En Toi seul se trouvent la satisfaction et I’abondance pour mon ceeur ; Toi-
méme, 60 Créateur, Tu as créé ce coeur pour Toi-méme, et non pour toute
autre chose créée. C’est pourquoi ce coeur ne peut trouver le repos qu’en

102



Toi : seulement en Toi, 6 Pére, qui as créé ce désir de paix. Alors, enléve
maintenant de ce cceur tout ce qui s’oppose a Toi, et demeure et régne en
lui. Amen. »

« Cher Seigneur, mon coeur est rempli de gratitude pour Tes nombreux
dons et bénédictions. La gratitude de mon coeur et de mes lévres seule ne
suffit pas tant que je ne me consacre pas a Ton service avec ma vie et que
je ne le prouve pas par mes actes. A Toi soient rendus grace et louange
pour m’avoir fait passer, moi, créature sans valeur, de l'inexistence a
l’'existence, et pour m’avoir rendu heureux dans Ton amour et Ta
communion. Je ne Te connais pas pleinement, et je ne connais méme pas
mes propres besoins ; mais Toi, 6 Pére, Tu connais bien Tes créatures et
leurs besoins. Je ne suis pas capable de m’aimer autant que Tu m’aimes.
En reéalité, s’aimer soi-méme signifie que je devrais aimer de tout mon
coeur et de toute mon ame 'amour infini qui m’a créé et qui est Toi-méme.
C’est précisément pour cette raison que Tu n’as créé en moi qu'un seul
ceeur, afin qu’il ne soit uni qu’a Un seul, a Toi qui l’as créé.

« Seigneur, m’asseoir a Tes pieds est bien meilleur et plus grand que
de m’asseoir devant n’importe quel trone royal sur terre ; en effet, cela
signifie étre intronisé pour toujours dans le royaume éternel. Maintenant,
je m’offre en holocauste sur l’autel de ces pieds sacrés. Accepte-moi comme
et ou Tu le souhaites ; utilise-moi selon Ton bon plaisir. Car Tu es mien et
je suis Tien. Tu m’as fait a Ton image a partir de cette poignée de poussiére
et Tu m’as accordé le droit de devenir Ton enfant. Que tout honneur, gloire
et louange soient Tiens pour toujours et a jamais. Amen. »

Ces prieres illustrent parfaitement les pensées et les prieres
sublimes qui abondent dans les brochures et les sermons de Sundar
Singh. « Sa méthode de priere est entierement celle des mystiques
catholiques » ; la requéte est en arriere-plan, et lorsqu’elle ose
apparaitre, elle n’a qu'un seul objet : Dieu lui-méme et sa gloire.
Une telle priere consiste en effet a « s’asseoir aux pieds du Maitre »,
a respirer la bénédiction de Sa présence, a s’unir profondément a
Lui dans 'amour. Les pensées et les prieres du sadhu trouvent un
parallele dans les écrits des mystiques chrétiens, notamment saint
Augustin, saint Francois d’Assise et saint Thomas a Kempis. La
célebre phrase du chapitre introductif des Confessions de saint
Augustin : « Tu nous as faits pour Toi, et nos ceeurs sont inquiets
jusqu’'a ce qu’ils trouvent le repos en Toi » — trouve ici un écho, tout
comme le cri de saint Francois d’Assise : « Seigneur, je n'ai rien, je

103



n'aime rien, je ne veux rien dautre que Toi », et certaines des plus
belles prieres jaculatoires de I'Imitatio Christi : « La ot tu es, la est
le paradis », « Fais de moi ce qui Te plait », « Je Toffre aujourd’hui
mon étre tout entier pour un service perpétuel », « Tu es tout a moi et
je suis tout a Toi ».

Derriere toutes les prieres du sadhu et derriere son
enseignement sur la priere se cache le grand principe augustinien :
« Je ne veux rien demander a Dieu sauf Dieu », un principe qui a
également été énoncé par Jalal-ed-Din-Rumi. Et toutes les
expériences de priere de Sundar Singh ne font que confirmer cette
1dée de la « grace » de la priere, si souvent exprimée par Augustin,
et que l'on retrouve dans la priere de Thomas a Kempis : « Car tu
m’as reveillé afin que je te cherche.» Mais malgré l'influence
indéniable de ['Imitation et du mysticisme islamique a travers le
Granth, Sundar Singh n’a pas emprunté ces pensées sublimes sur
la priere a saint Augustin, a saint Francois ou aux soufis ; elles sont
le débordement de son expérience personnelle. C’est pourquoi ses
propres prieres et ses paroles sur la priere brillent comme des
pieces d’or fraichement frappées.

Le sadhu est 'un des plus grands représentants de la priere
chrétienne ; 11 occupe une place particuliere dans I’histoire
chrétienne de la priere, non seulement en raison de la décision avec
laquelle i1l affirme la centralité de la priere dans l'expérience
chrétienne, mais aussi en raison de la lucidité et de la profondeur
de sa conception de la priere. Pour beaucoup de nos contemporains,
tant en Orient qu’en Occident, 1l a ouvert le monde de la priere. « 11
nous a appris a prier », a écrit un chrétien de la péninsule malaise,
«car nos prieres sont désormais tres différentes de ce qu’elles
étaient auparavant ».

104



2. L’EXTASE

Sundar Singh n’est pas seulement un homme de priere, c’est
aussi un extatique doué. Ses discours n’en laissent rien
transparaitre. Il y fait généralement allusion a sa merveilleuse
conversion et aux expériences extraordinaires qu’il a vécues sous la
conduite et la délivrance divines, mais il ne parle jamais des graces
spirituelles particulieres qu’il a recues36; méme lorsqu’il
mentionne les révélations qui lui ont été accordées dans cet état de
priere, 1l dit simplement : « Cela m’a été révélé dans la priere... »
Les dons mystiques de Sundar Singh ont été rendus publics pour la
premiere fois dans le livre du chanoine Streeter. L’auteur,
psychologue et théologien de formation, a posé des questions tres
précises a Sundar Singh et a obtenu de lui un certain nombre de
déclarations tres intéressantes, qui sont d'une grande valeur pour
les étudiants en psychologie de la religion et en histoire de I’Eghse.

Dans le méme temps, beaucoup regrettent que le sadhu ait
autorisé le chanoine Streeter a publier ces expériences intimes et
sacrées de son vivant. Ce faisant, il s’est exposé aux reproches de
ses ennemis, qui le qualifient de « mystique charlatan». Les
voyants de la Bible, lorsqu’ils ont consigné leurs visions et leurs
locutions, ont dissimulé leur identité derriere un pseudonyme.
Selon son biographe, saint Francois d’Assise n’a jamais révélé a
personne ce qu’il avait vécu au-dela des sens humains ; son principe
a toujours été : « Heureux le serviteur qui médite le mystére du
Seigneur Dieu dans son cceur.» Les grands mystiques chrétiens,
comme saint Bernard de Clairvaux, cachaient leurs expériences
mystiques personnelles derriere des déclarations théologiques
générales ; d’autres, comme sainte Catherine de Génes, ne
révélaient leurs expériences spirituelles les plus sacrées qu’a des
amis intimes ou a leurs directeurs spirituels; d’autres encore,
comme sainte Thérese, ne les écrivaient qu’'a la demande dun
confesseur. Beaucoup de gens trouvent tres regrettable que le
sadhu, dans son esprit enfantin, n’ait pas conservé cette délicate

105



réserve qui caractérise tous les grands mystiques chrétiens et qui
est en fait son attitude normale. Il a dit au chanoine Streeter : « En
général, je ne parle jamais de ces expériences a d’autres personnes,
car elles ne me comprendraient pas et me prendraient méme pour
un fou. »

Le sadhu a publié certaines de ses expériences mystiques dans
un petit livre intitulé Visions du monde spirituel. Comme son
évéque en a approuvé la publication et 'a méme recommandé dans
la préface, aucun chrétien véritablement catholique ne peut le
désapprouver. L’Eglise, s’exprimant par la voix des évéques, est le
juge ultime dans toutes les questions relatives aux expériences
mystiques extraordinaires.

La vie de priere de Sundar Singh montre tres clairement cette
ascension progressive que lon retrouve partout dans la vie
intérieure des mystiques, et que les mystiques chrétiens et non
chrétiens ont soigneusement définie comme une sorte d’« échelle »
psychologique. De la méditation, il passe a la priere mentale, d’ou
il « glisse » (comme il le dit lui-méme) vers I'extase.

Sur le plan physiologique, Sundar Singh décrit 'extase comme
un état dans lequel toute perception extérieure est impossible.
« Tout comme le plongeur cesse de respirer, les sens extérieurs
doivent étre inactifs pendant 'extase. » Un ami qui I'a surpris dans
cet état a remarqué qu’il souriait et que ses yeux étaient grands
ouverts ; 1l s’est adressé au sadhu, mais celui-ci ne ’a pas entendu.
Une autre fois, 1l a été pris d’un ravissement alors qu’il se trouvait
sous un arbre, et des frelons 'ont piqué a différents endroits du
corps sans qu’il ne le sente.

L’extase efface non seulement les sensations et les perceptions,
mais aussi toute notion de temps et d’espace. « Il n’y a ni1 passé ni
futur : tout est présent.» Pourtant, I'extase n’entraine pas un
affaiblissement de la conscience, mais plutot son intensification a
un degré extraordinaire ; il ne s’agit pas d'un état semi-conscient,
comme l'’hypnose ou la transe (dont le sadhu le distingue
nettement), mais plutot d'un état de wvigilance intense, de

106



supraconscience. « C’est un état d’éveil, et non un état de réve. Je
peux y penser clairement et avec précision. »

Alors que dans la vie mentale ordinaire, les distractions
extérieures, telles que l'association d’idées, empéchent une
concentration prolongée sur une seule pensée, dans l'extase, cette
concentration est possible: «Ici, je suis capable de ruminer
longtemps une seule pensée.» Le sadhu va jusqu’a dire que
« 'activité mentale dans I’état d’extase est tout a fait indépendante
de l'activité habituelle du cerveau ».

Le contenu de l'extase est la vision silencieuse et directe du
monde invisible. « Aucun mot n’est prononcé, mais je vois tout en
images ; les problemes sont souvent résolus en un instant, sans la
moindre difficulté ni effort. » Tout le monde invisible s’ouvre a sa
vision intérieure ; le « mystere qui, depuis toujours, est caché en
Dieu » est ici révélé a son ame ; toutes les questions religieuses qui
troublent son esprit trouvent ici leur réponse. Il communie
intérieurement avec le Christ, 1l attend de recevoir 'inspiration du
Saint-Esprit ; de plus, il communie méme avec les anges et les
saints, avec lesquels il est en termes familiers. Alors qu’il contemple
les choses merveilleuses et indicibles de ce monde céleste, son coeur
est rempli d’'une paix profonde, d’'une joie indescriptible. « Le
sentiment de satisfaction paisible, la conscience d’étre chez soi»
remplissent son ame pendant 'extase ; 'effet est toujours le méme,
quel que soit son état d’esprit précédent. Quand il revient a un état
de conscience normal, il se sent fortifié et revigoré, toutes ses forces
renouvelées pour son travail. Il avoue cependant qu’a ce stade, il lui
est 1impossible de comprendre ’homme ordinaire absorbé par les
choses terrestres: « Souvent, quand l'extase est passée, il me
semble que les hommes doivent étre aveugles pour ne pas voir ce
que je vois, car tout semble si proche et si1 évident. »

Mais malgré la félicité indicible qu’il éprouvait dans I'extase, il
ne fit jamais aucun effort de son co6té pour produire cet état, comme
le font les yogis de son pays natal. Il ne l'attendait méme pas,
comme le mendiant attend a la porte du riche dans I’espoir d'une
aumone 37 ou comme le voyageur regarde vers I'est a 'aube pour

107



voir le soleil se lever. L’extase le submergeait alors qu’il ne
lattendait ni ne la désirait ; en effet, lorsque les devoirs de son état
lappelaient au service des hommes, 1l essayait méme d’enrayer sa
progression des qu’il en percevait les signes avant-coureurs.

« L’extase, dit-i1l dans une phrase lucide, est un don que 'on peut
recevoir, mais que l'on ne recherche jamais pour soi-méme ; pour
celui qui la recoit, c’est une perle de grand prix. » Au début de sa
conversion, ce don ne lui avait pas encore été accordé ; selon son
propre récit, « ses yeux s’ouvrirent a la vision céleste » en 1912 a
Kotgarh 38. A partir de ce moment, cette grace lui fut accordée plus
fréquemment ; il estime avoir fait I’expérience de ce don de Dieu
huit a dix fois par mois. L’extase durait généralement une heure ou
deux. Comparée aux expériences des mystiques occidentaux, cette
fréquence est inhabituelle. Il suffit de se rappeler que Plotin n’a
connu l'extase que six fois au cours de ses relations avec Porphyre.
I1 faut toutefois comprendre que le tempérament oriental, et en
particulier indien, est beaucoup plus enclin a ce type d’expérience
que le tempérament occidental. Le tempérament indien est
profondément conscient de la réalité unique du Divin et du néant
de tout ce qui est purement terrestre, et cette conscience doit
faciliter considérablement le détachement fréquent et prolongé du
monde extérieur et visible.

Pour utiliser une illustration moderne, il suffit de penser a
Devendranath Tagore, le pere du poete, qui s’asseyait parfois
pendant des jours, perdu dans une profonde méditation. Une fois,
lors d'un voyage fluvial, il tomba en extase en contemplant la
beauté du paysage; afin de ne pas le déranger, les rameurs
attendirent patiemment pendant huit heures avant de repartir.

La raison la plus profonde de la fréquence de cette expérience
dans la vie du sadhu doit toutefois étre recherchée dans ses dons
spirituels personnels; ce n’est pas pour rien qu’il défend le
caractere entierement surnaturel de ses expériences extatiques.
Pour lui, les extases ne sont pas seulement des heures de
communion bienheureuse avec Dieu et un avant-goGt des gloires
célestes, mais aussi des sources de force pour son travail de

108



prédicateur de I’Evangﬂe. Dans ses propres mots simples, 1l nous
dit ce que l'extase signifie pour lui :

« Le don de l'extase que Dieu m’a accordé est plus précieux que
n’importe quelle demeure terrestre. Jy trouve une joie si merveilleuse
qu’elle transcende toutes les autres. » « Au cours des quatorze années que
jai passées en tant que sadhu, il m’est souvent arrivé d’étre tenté
d’abandonner ce mode de vie sous le poids de la faim, de la soif et de la
persécution, si je n’avais pas recu a ce moment-la la grace de 'extase. Je
n’échangerais ce don pour rien au monde. »

Précisément parce que cette grace était indissolublement liée a
sa vocation divine, 1l était clairement conscient du caractere
anormal et extraordinaire de ces expériences. Il croyait que le cours
normal de la communion avec Dieu devait suivre la voie de la simple
priere, et non celle de I'extase.

« La priére est pour tout le monde, tout comme la méditation. Si Dieu
veut que quelqu’un aille plus loin, Dieu lui-méme lui montrera le chemin ;
si cela ne lui est pas accordé, qu’il se contente du niveau simple de la
priére ordinaire. »

Ces mots nous montrent que Sundar Singh, malgré sa profonde
expérience mystique, n’a pas perdu le contact avec les besoins des
chrétiens et chrétiennes ordinaires et simples.

3. LA PAIX INTERIEURE

Pour Sundar Singh, I’élément le plus précieux de I'état d’extase
était la paix indescriptible qu’il golitait a ce moment-la. Mais cette
paix sacrée ne se limitait pas a ces heures d’extase, qui ne
survenaient que de temps en temps : elle imprégnait toute sa vie. 11
ressentait en permanence la présence vivante du Christ, qui
apportait avec elle « cette paix que le monde ne peut donner 39 »,

109



« Quelles que soient les circonstances dans lesquelles je me trouve, Sa
présence m’apporte une paix qui dépasse toute compréhension. Au milieu
des persécutions, j’ai connu la paix, la joie et le bonheur. Personne ne peut
m’enlever la joie que j’ai trouvée en mon Sauveur. »

Santi (« paix ») — aucun autre mot ne sortait de la bouche du
sadhu avec un écho aussi merveilleux que celui-ci: « paix» —
pendant de nombreuses années, ce fut son désir le plus profond ;
pourtant, il n’était pas le seul dans ce cas ; tous les Indiens religieux
la désirent. Les écritures hindoues et bouddhistes regorgent
d’éloges sur le saint santi, la Bhagavad-Gita ainsi que le
Dhammapadam bouddhiste, le Theragatha et le Therigatha (les
chants des moines et nonnes bouddhistes). Certaines Upanishads
commencent et se terminent par une sorte de chant solennel et
rythmé, composé des mots santi, santi, santi. Mais tous les écrits
sacrés de son propre pays n'ont pas réussi a lui donner la
bénédiction promise ; c’est le Christ vivant, qui s’est révélé a lui
d’'une maniere merveilleuse, qui lui a apporté ce don de grace. « En
Christ, jal trouvé ce que ni 'hindouisme ni le bouddhisme ne
pouvaient m’apporter, la paix et la joie sur terre. » C’est pourquoi,
comme le souligne Soderblom, la paix est pour lui « 'essence de la
religion », «le commencement et la fin du christianisme ».
« L’existence de cette paix», dit le chanoine Streeter, «et la
possibilité de I'atteindre, sont pour le sadhu le coeur du message
chrétien. »

Cette paix que seul le Christ peut donner dépasse toute pensée

et toute compréhension, tous les mots et tous les discours. Sundar
Singh dit :

« C’est une paix si merveilleuse, j’aimerais pouvoir vous la montrer.
Mais c’est impossible, car vous ne pouvez pas la voir, vous ne pouvez pas
la décrire. Il n’y a pas de mots pour exprimer ce qu’est vraiment cette
paix. » « Méme dans ma langue maternelle, je ne trouve pas de mots pour
exprimer cette paix. » « Mais ceux dont les yeux spirituels sont ouverts
pourront la comprendre. »

110



Pourtant, ce que les mots ne peuvent exprimer peut étre révélé
par lattitude et le comportement. Le visage du sadhu était un
sermon vivant sur la paix qu’il portait dans son cceur. Séderblom
dit : « Il rayonne de paix et de joie. Quelqu'un qui I'a beaucoup
cotoyé le décrit comme l'incarnation de la paix, de la douceur et de
la bienveillance. » Mme Parker dit : « Ce qui est si surprenant chez
le sadhu, c’est la joie tout a fait extraordinaire que 'on peut voir sur
son visage — aucune photo ne peut rendre compte de la beauté de
son sourire.» (C’est cette jole constante et tranquille qui a
particulierement frappé le pere de Sundar Singh, qui ne l'avait
connu que comme un jeune homme agité et malheureux. En 1920,
il dit a son fils : « J’ai observé ta vie et je I'ai comparée aux années
que tu as passées 4 la maison. A la maison, tu n’étais jamais
heureux, mais maintenant, malgré tes nombreuses souffrances, je
ne t’al jamais vu malheureux. Pourquoi ? » Sundar répondit : « Ce
n’est pas grace a quelque chose de bon en moi, mais cela m’est venu
parce que j’ai trouvé la paix dans le Christ vivant, que je haissais
auparavant. »

La paix et la joie remplissaient 'ame du sadhu non seulement
pendant les périodes de travail tranquille, mais encore plus
pendant les moments de détresse, de souffrance et de persécution.
Il dit lui-méme : « J’a1 éprouvé plus de joie pendant la persécution
que lorsque les choses allaient bien.» Comme Sundar Singh le
raconte a maintes reprises dans ses discours, c’est précisément dans
les moments les plus difficiles et les plus terribles de sa vie qu’il
était le plus conscient de cette paix céleste, par exemple lors de la
premiere nuit apres avoir été chassé de la maison de son pere, lors
d’'une nuit froide dans le Tibet inhospitalier, dans la prison d’Ilom
au Népal et dans 'horrible morgue de Rasar.

L’expérience la plus merveilleuse que le sadhu ait jamais eue de cette
paix a €té lorsqu’il a été jeté dans un puits rempli de cadavres. « La
souffrance physique était grande, mais dans mon esprit, j’étais heureux.
J’ai commencé a prier Dieu, et sa joie a envahi mon cceur a tel point que
j’ai oublié l’endroit horrible ou je me trouvais. Une paix merveilleuse a
rempli mon coeur, si belle que je ne peux la décrire. » « Je n’ai jamais connu

111



de plus grande bénédiction dans la paix de Jésus, recue par la priére, que
pendant ces jours-la. La paix du Christ a transformé ce puits profond en
porte du ciel. » « Comment était-il possible d’avoir la paix de Dieu dans la
nuit noire, au milieu des cadavres et des ossements des morts ? Une telle
joie, une telle paix ne viennent de rien dans ce monde. Seul Dieu peut la
donner. Alors que j’étais assis 1a, dans le puits, je me suis dit que je n’avais
jamais ressenti un tel bonheur lorsque je vivais dans la maison de mes
parents, dans le confort et le luxe. D’ou venait donc cette joie débordante
dans cet horrible repaire ? J’ai alors vu, plus clairement que jamais, que
Jésus était vivant et que c’était Lui qui remplissait mon coeur de paix et
de joie. »

Pour Sundar Singh, cette paix merveilleuse n’était pas
seulement psychologique, elle avait une certaine grandeur
métaphysique. Il y voyait non seulement I'effet naturel de certains
pouvoirs et évenements psychiques, mais aussi une grace
surnaturelle, une révélation de la Réalité transcendantale, I’'afflux
de 'Amour éternel de Dieu.

« La paix merveilleuse que ressent ’homme de priére pendant sa priére
n’est pas le fruit de son imagination ou de ses propres pensées, mais le
résultat de la présence de Dieu dans son ame. La brume qui s’éleve d'un
étang ne peut se transformer en grands nuages et revenir sur la terre sous
forme de pluie. Les grands nuages ne peuvent étre formés qu’a partir du
puissant océan, et c’est la pluie qui en provient qui rafraichit et vivifie la
terre assoiffée. La paix ne vient pas de notre vie subconsciente, mais de
l'océan infini de ’Amour de Dieu, auquel nous sommes unis dans la
priere. »

« Je discutais un jour avec un homme trés cultivé, un psychologue, qui
m’assurait que la merveilleuse paix que je ressentais n’était que le fruit de
mon imagination. Avant de lui répondre, je lui racontai l’histoire d’une
personne aveugle de naissance qui ne croyait pas a l’existence du soleil.
Un jour d’hiver, par temps froid, il s’est assis dehors au soleil, et ses amis
lui ont demandé : « Comment te sens-tu maintenant ? » Il a répondu : « Je
me sens trés chaud. » « C’est le soleil qui te réchauffe ; méme si tu ne peux
pas le voir, tu ressens ses effets. » « Non, a-t-il dit, c’est impossible ; cette
chaleur vient de mon propre corps ; elle est due a la circulation du sang.
Vous ne me ferez jamais croire qu'une boule de feu est suspendue au
milieu du ciel sans aucun pilier pour la soutenir. » Eh bien, dis-je au
psychologue, « Que pensez-vous de l'aveugle ? » « C’était un imbécile ! »

112



répondit-il. « Et vous, lui dis-je, vous €tes un imbécile savant ! Vous dites
que ma paix est le fruit de mon imagination, mais je 1’ai expérimentée. »

Pour Sundar Singh, cette paix céleste était le miracle central de
sa vie, et pas seulement de sa vie, c’est le miracle central du
christianisme, la preuve de la vérité de I’Evangile. Cest
Paccomplissement du désir le plus profond que Dieu a mis dans le
coeur de ’homme. « La paix du cceur, dit-il, est le plus grand miracle
de ce monde ; nous ne trouvons cette paix qu’en Christ. Il a créé
notre cceur pour la paix, c’est pourquoi il ne peut étre en repos que
lorsqu’il I’'a trouvée. » « Peu de grandes personnalités chrétiennes
ont fait une expérience aussi profonde de cette paix du coeur et I'ont
proclamée avec autant de certitude que ce disciple chrétien
originaire d'un pays ou la paix de 'ame est depuis des siecles le but
religieux supréme. L’expérience de vie de Sundar Singh confirme la
parole de saint Augustin : « Nos ceeurs sont inquiets tant qu’ils ne
trouvent pas le repos en toi. »

4. LA JOIE DE LA CROIX

Dans l'esprit de Sundar Singh, la paix et la joie constituent le
motif de la vie chrétienne normale. Mais dans sa propre expérience,
1l n’a jamais trouvé une joie et une paix aussi pures, profondes et
débordantes que dans le moment des souffrances extérieures les
plus douloureuses. « Lorsque j’ai d souffrir pour mon Sauveur, j’ai
trouvé le paradis sur terre, c’est-a-dire une joie merveilleuse que je
n‘avais jamais ressentie auparavant. Dans la souffrance, jai
toujours eu un sentiment si fort de la présence du Christ qu’aucun
doute ne pouvait m’envahir. Sa présence était rayonnante comme
le soleil a midi. »

Cette expérience paradoxale a conduit le sadhu au coeur de la
philosophie chrétienne de la souffrance. La souffrance est le chemin
vers la communion avec Dieu et vers la béatitude.

113



« La croix est comme le fruit du noyer. L’écorce extérieure est amere,
mais le noyau est rafraichissant et fortifiant. De 1’extérieur, la croix n’a ni
beauté ni bonté ; son essence ne se révele qu’a ceux qui la portent. Ils y
trouvent un noyau de douceur spirituelle et de paix intérieure. »

« Lors d'un tremblement de terre, il arrive parfois que des sources
fraiches jaillissent dans des endroits arides, arrosant et revitalisant la terre
afin que les plantes puissent pousser. De la méme maniére, les
expériences bouleversantes de la souffrance peuvent faire jaillir ’eau vive
dans le coeur humain. »

« Un nouveau-né doit pleurer, car c’est seulement ainsi que ses
poumons se dilatent. Un médecin m’a raconté ’histoire d’un enfant qui ne
pouvait pas respirer a sa naissance. Afin de le faire respirer, le médecin lui
a donné une légeére tape. La mére a du penser que le médecin était cruel.
Mais en reéalité, il a fait la chose la plus gentille qui soit. Tout comme les
poumons des nouveau-nés sont contractés, nos poumons spirituels le sont
aussi. Mais a travers la souffrance, Dieu nous frappe avec amour. Alors
nos poumons se dilatent, et nous pouvons respirer et prier. »

« Un jour, un homme remarqua un ver a soie dans son cocon ; il vit
comment il se tordait et se débattait ; il était en grande détresse. L’homme
s’approcha et 'aida a se libérer. Le ver a soie fit encore quelques efforts,
mais aprés un moment, il mourut. L’homme ne l’avait pas aidé ; il avait
seulement perturbé sa croissance. Un autre homme vit un ver a soie
souffrir de la méme maniére, mais il ne fit rien pour l’aider. Il savait que
ce conflit et cette lutte étaient une bonne chose, que le ver a soie
deviendrait plus fort au cours de ce processus et serait ainsi mieux préparé
pour la nouvelle étape de sa vie. De la méme maniére, la souffrance et la
détresse dans ce monde nous aident a nous préparer pour la vie suivante. »

Ainsi, la souffrance et la croix sont les moyens utilisés par Dieu
pour donner aux hommes la bénédiction la plus profonde et la plus
pure. Mais la croix n’apporte pas seulement la bénédiction a
I'homme, elle le rend semblable a Dieu. Parce que le Sauveur du
monde lui-méme a enduré la souffrance et la croix, de la méme
maniere, ’humanité est transformée a son image par la croix et par
la souffrance. La véritable souffrance fait partie du mysticisme
chrétien ; elle attire le chrétien dans la communion vivante la plus
étroite avec le Christ. « C’est un grand privilege, un grand honneur,
d’entrer dans “la communion de ses souffrances”. » C’est pourquoi
Sundar Singh désire ardemment suivre en toutes choses 'exemple
du Christ souffrant. Malgré toutes les suspicions et les accusations

114



que lui lance son adversaire, 1l garde constamment devant ses yeux
I'image du Christ silencieux devant le Sanhédrin. Et comme il a
souhaité souffrir avec le Christ, 1l désire aussi mourir avec Lui.

« Parce que je suis heureux de partager les souffrances du Christ, je
n’ai aucun désir de vivre son retour tant que je suis encore en vie... Je
désire plutot faire comme lui, mourir et entrer au ciel par la porte de la
mort, afin de comprendre un peu ce que cela signifiait pour lui de mourir
pour nous. »

Comme d’autres grands martyrs et mystiques chrétiens, Sundar
Singh est un véritable « amoureux de la croix ». De temps a autre,
comme Suso ou Thomas a Kempis, il se met méme a chanter un
hymne inspiré a «la croix», qui recele en elle-méme la plus
profonde des joies spirituelles.

« La croix est la clé du ciel. » « Il n'y a rien de plus élevé que la croix sur
terre ou au ciel. A travers la croix, Dieu révéle son amour a ’homme. Sans
la croix, nous ne saurions rien de I’'amour de notre Pére céleste. C’est
pourquoi Dieu désire que tous ses enfants portent ce fardeau lourd mais
doux ; car c’est seulement ainsi que notre amour pour Dieu et le sien pour
nous peuvent devenir visibles aux autres. » « Suivre le Christ et porter sa
croix est si doux et si précieux que si je ne trouve pas de croix a porter au
ciel, je le supplierai de m’envoyer en enfer, si cela est possible, afin qu’au
moins la-bas, j’aie la possibilité de porter sa croix. Sa présence peut
transformer ’enfer en paradis. »

Cependant, ce pouvoir surnaturel de la croix ne se révele qu’a
celui qui l'accepte avec humilité et gratitude. « Si vous portez
volontiers la croix, elle vous portera et vous conduira au but que vous
désirez. » — Dans ces paroles tirées de L’Imitation du Christ, Sundar
Singh exprime a nouveau son expérience personnelle la plus intime.

« Fort de ma longue expérience en tant que sadhu et sannyasi pour
I’'amour du Christ, je peux affirmer avec certitude que la Croix portera ceux
qui la portent, jusqu’a ce qu’elle les éléve au ciel, dans la présence méme
du Rédempteur glorifié. »

115



5. LE CIEL SUR TERRE

L’expérience de la présence du Christ dans la priere, la paix
profonde et joyeuse de I'ame, la douceur de la croix et de la
souffrance dans ce monde — tout cela, le sadhu aime a 'appeler « le
paradis sur terre ». Cette expression, qu’il utilise sans cesse, tant
dans ses discours publics que dans ses conversations privées,
Sundar Singh ne I'a pas empruntée au Nouveau Testament ou a
I'Imitatio Christi, encore moins a Luther ou a Jakob Bohme, mais
plutot aux anciens écrits védiques. Dans I'une des plus célebres
Upanishads, on trouve cette phrase : « En vérité, cet Atman est
dans le cceur ; celui qui le sait entre chaque jour dans le monde
céleste. » Comme ce sage brahmane, Sundar Singh a le sentiment
que toute sa vie depuis sa conversion s’est déroulée au paradis.
« Voicl mon témoignage », répétait-il sans cesse en Suisse, « depuis
seize ans, je vis au paradis.» Mais son sentiment de félicité
éternelle atteint son apogée lorsqu’il doit endurer des épreuves pour
le Christ. Il qualifie de « premiére nuit au paradis » la terrible nuit
quil a da passer a la belle étoile apres avoir été chassé de chez lui.
Apres son emprisonnement a Ilom, il a écrit sur la premiere page
de son Nouveau Testament : « La présence du Christ a transformé
ma prison en un paradis de bénédiction. » Dans cet horrible repaire
rempli de cadavres, 1l s’est dit : « Cet enfer est le paradis ! » Cette
expérience surnaturelle du « paradis sur terre » est fondée sur la
priere, qui met ’'homme en communion immédiate et vivante avec
le Seigneur du ciel.

« Notre expérience de la joie et du paradis sur terre est proportionnelle
a la réalité de notre priére intérieure. » « Lorsque nos ames sont en
communion avec Dieu et que nous faisons 'expérience de la réalité de sa
présence, nous découvrons que le paradis consiste a posséder la paix
parfaite. » « Lorsque nous attendons Dieu dans le silence de la priére, nous
n’avons pas besoin d’attendre l'autre monde, nous avons déja atteint le
paradis sur terre. » « Le chrétien vit déja au paradis ici-bas. Sa vie céleste
consiste en la priére, en une communion continuelle avec Dieu dans la
priére. » « Dans la priére, nous sommes remplis de la vie de Dieu et gottons

116



a la félicité du paradis. » « La vie éternelle se vit dans la priére et commence
ici-bas. » « Par la priére, cette terre se transforme en paradis de Dieu. »

Pour Sundar Singh, tout le mystere et la merveille de la vie
chrétienne consistent dans le fait que «la vie au ciel » commence
ici-bas, que la béatitude éternelle commence dans le temps. « Voici
le mystere : ici-bas, sur terre, nous commencons a vivre au ciel, car
nous vivons avec notre Sauveur. » Pour le sadhu, le christianisme
n’est pas tant une religion qui consiste en la promesse du ciel ou en
Pespoir du ciel, mais plutot en la possession immeédiate du ciel.

« Toutes les autres religions offrent une rédemption future, mais le
christianisme dit : Maintenant. L’homme qui a écrit ces mots, “Maintenant
est le temps favorable, maintenant est le jour du salut”, le savait par
expérience. »

« Celul qui croit en moi a la vie éternelle » : cette parole du
Christ dans I’Evangile selon Jean est a la base de toute la pensée
de Sundar Singh sur le paradis sur terre.

On ne peut en effet trouver de défenseur plus fervent de la
« transcendance » chrétienne que ce disciple chrétien indien ; mais
I'« autre monde » n’est pas pour lui quelque chose qui appartient a
lavenir, mais un don présent de la grace ; quelque chose qui est
grand et merveilleux, non pas au sens apocalyptique et
eschatologique, mais au sens mystique.

Seule cette expérience présente de la Réalité transcendantale
permet d’avoir la bonne attitude envers la vie future; c'est
uniquement parce que la vie chrétienne implique déja d’avoir
« notre conversation dans les cieux » que nous pouvons la considérer
comme une école ou une préparation a la vie céleste.

« Beaucoup pensent, comme je le pensais quand j’étais hindou, que la
joie et la félicité ne sont accessibles que dans une existence future. Mais
quand je suis devenu chrétien, j’ai découvert que la joie et la félicité ne
nous appartiennent pas seulement dans l'autre monde, mais que nous
pouvons dire qu’ici, sur cette terre, nous sommes au ciel. » « Il y a des
chrétiens malheureux qui se réjouissent a lidée d’entrer au ciel apres la

117



mort, mais ils ne se rendent pas compte que le ciel doit commencer ici sur
terre. Je ne crois pas en une religion qui n’offre un ciel qu’apres la fin de
cette vie. » « Votre demeure n’est pas ici ; votre véritable foyer est la-haut.
Mais avant de vous y rendre, vous devez commencer a vivre dans votre
foyer légitime. Les chrétiens qui attendent le paradis, mais qui ne se
sentent pas déja chez eux au paradis, se sentiront plutét étrangers
lorsqu’ils atteindront les “nombreuses demeures”. Ils n’apprécieront pas
de se trouver dans un endroit et un environnement auxquels ils ne sont
pas habitués. »

« Le paradis sur terre » : pour Sundar Singh, la vie chrétienne
n'est rien de moins que cela. Toute la joie profonde de son ame
résonne dans ces mots. Mais pour lui, le paradis signifie le Christ.
Le caractere christocentrique de sa piété se manifeste tres
clairement a ce stade. C’est en effet le Christ lui-méme qui a apporté
le paradis au sadhu au moment ou il avait décidé de quitter ce
monde par le suicide. Maintenant, il peut dire : « Dans cette vie
présente, je suis déja au paradis, car je suis en Christ. »

118



B. VITA ACTIVA
1. I’ AMOUR FRATERNEL

La «vie au paradis » que mene le sadhu n’est pas une vie de
réverie oisive, mais une vie de travail acharné. La paix du cceur
qu’il apprécie tant n’est pas un plaisir égocentrique, mais la source
d’un travail inlassable pour ses freres. Le méme homme qui passe
des journées entieres en communion silencieuse avec I'Eternel
voyage également de pays en pays, les pieds ensanglantés, afin
d’apporter le salut aux autres. La méme ame pieuse qui proclame
sans cesse les merveilles de la vie intérieure mystique parle
toujours avec la plus grande admiration de la gloire des actes
d’amour désintéressés. Le méme homme de priere qui ne manque
jamais une occasion de dire a ses auditeurs : « Priez sans cesse », ne
se lasse jamais non plus de les appeler au service désintéressé de
leurs freres.

A Tlinstar des plus grands moines et mystiques chrétiens,
Sundar Singh unit dans une merveilleuse harmonie la vita
contemplativa et la vita activa. — « Il a en effet », comme le remarque
Evelyn Underhill, « découvert cet équilibre de vie qui est établi dans
la Regle de saint Benoit. » Tot le matin, il s’assoit « aux pieds du
Maitre » dans une priere silencieuse ; loin de tous les spectacles et
bruits terrestres, il est assis, ravi dans 'extase. Tout au long de la
journée, il proclame le message du Christ a des foules de gens et
aide avec un amour pastoral les ames des individus qui viennent a
lui dans leur détresse et leur perplexité intérieures.

I1 serait tout a fait impossible pour le sadhu de passer sa vie loin
du monde, en communion solitaire avec Dieu. « Dieu ne nous a pas
créés pour vivre dans des grottes, mais pour aller parmi les hommes
et les aider. » Les miracles dont il est témoin chaque jour dans ses
heures tranquilles de communion avec Dieu le poussent a retourner
au travail, a 'activité, a la proclamation de I’Evangile, aux voyages

119



missionnaires. La paix céleste qu’il recoit de la présence de son
Sauveur est une incitation perpétuelle a répandre la Bonne
Nouvelle du Christ. Il ne peut garder pour lui la joie qui lui est
donnée ; il doit la transmettre a ses freres qui sont dans le besoin
spirituel.

« A celui qui a recu cette paix et ce bonheur, il n’est pas nécessaire de
dire : “Va et dis-le aux autres.” Il ne peut le garder pour lui. » « Le plus
important, c’est qu’apres avoir recu la bénédiction, nous la transmettions
sans délai aux autres... Si nous avons vraiment recu I’'amour du Christ et
que nous en avons €été saisis, nous ne pouvons pas rester inactifs. Nous
devons sortir et le transmettre aux autres 49. » « Celui qui est sauvé aime
les autres et désire les aider. Dieu n’est en effet rien d’autre que ’Amour.
Comment pouvons-nous posséder et jouir de cet amour sans... penser a
ceux qui y ont le méme droit que nous ? »

« Une fois que Dieu est devenu une réalité vivante pour nous, nous ne
pouvons tout simplement pas nous empécher d’aimer nos semblables. Si
Sa vie nous a revitalisés, nous commencons a vivre dans 'amour, tout
naturellement, et c’est une joie d’aimer les autres. Si nous vivons en Lui
et Lui en nous, nous ne pouvons pas nous empécher de servir nos fréres.
Car Dieu est Amour, et en union avec Lui, nous devenons forts pour aimer
et aider les autres. »

« Personne ne devrait penser que ce qu’il a a donner aux autres ne vaut
pas la peine d’étre donné, aussi petit ou pauvre que cela puisse paraitre.
De nombreux petits ruisseaux forment une riviere. Ce que le Seigneur
désire le plus, c’est la fidélité dans les petites choses, dans les petits
services rendus aux autres. Que le Seigneur nous conduise donc dans la
communion du don et de la réception, afin que, partageant la grace
vivifiante de Dieu, nous soyons bénis dans nos cceurs et devenions ensuite
une bénédiction pour les autres. »

La gratitude pour le salut recu de Dieu pousse le chrétien, de
son propre chef, a accomplir des ceuvres d’amour pour ses freres.
Dieu lui-méme a accompli un acte d’amour infini envers 'homme
en renoncant a sa gloire divine, en devenant homme et, en tant
quhomme, en souffrant et en mourant pour notre salut. Clest
pourquol ’ame rachetée, qui a tant recu de Dieu, doit aller donner
de 'amour a ses freres, se sacrifier pour eux, afin d’étre pour eux,
en quelque sorte, un rédempteur et un sauveur.

120



« Le Christ est descendu du ciel pour nous racheter ; s’il était resté au
ciel, nous aurions été perdus. Si nous sommes égoistes et vivons
confortablement sans nous soucier de nos fréres, cela montre que nous
n’avons pas compris I'exemple que Jésus-Christ nous a donné lorsqu’il est
descendu du ciel. »

L’abandon de soi et le sacrifice de soi sont les seuls moyens par
lesquels les hommes rachetés peuvent apporter la rédemption aux
autres.

« Beaucoup de gens méprisent ceux qui donnent leur santé, leur force,
leurs moyens pour les autres, et ils les traitent d’imbéciles ; et pourtant,
eux seuls sont capables de sauver beaucoup d’ames. Ce n’est que lorsque
nous dépensons notre force sans compter que les hommes commencent a
voir que nous ne sommes pas égoistes, mais que nous sommes vraiment
rachetés. Notre Sauveur dit que nous sommes le sel de la terre. Le sel ne
donne sa saveur aux autres aliments qu’une fois dissous. Supposons que
nous mettons du sel dans une casserole de riz en ébullition... C’est parce
qu’il se dissout qu’il donne du gout a des milliers de grains de riz. De la
méme manieére, nous ne pouvons racheter les autres qu’en nous sacrifiant
pour eux. »

Ainsi, le chrétien donne 'amour qu’il a recu du Pere ; il donne
sa vie pour ses freres. Mais ce qu’il donne, il le recoit en retour dans
toute sa mesure. La force qu’il semble perdre lui revient. L’ amour
généreux, serviable et sacrificiel intensifie la joie que 'homme
recoit de Dieu par une foi humble.

« Ce don devient une bénédiction pour nous-mémes. J’en ai fait moi-
méme l’expérience. Lorsque je suis allé au Tibet, si je ne donnais pas une
partie de la bénédiction ou du pouvoir que je sentais posséder, je perdais
ma paix ; et lorsque je faisais don d’une force, la paix revenait en moi. »
« Le tuyau qui transporte ’eau d’'un endroit a un autre est toujours propre,
car il est constamment purifié par l’eau fraiche et pure qui y circule. Il en
va de méme pour ceux qui sont utilisés par le Saint-Esprit pour servir de
canaux d’eau vive aux autres. Ils se gardent purs et saints et deviennent
les héritiers du Royaume de Dieu. »

121



Tout comme la vie intérieure avec Dieu grandit a travers le
service aimant des autres, elle se contracte si elle se referme sur
elle-méme dans une réflexion égocentrique, sans se soucier du
monde extérieur. Un mysticisme qui se limite a la «pure
contemplation » signe la mort de la véritable communion avec Dieu.
A travers une série de paraboles et d’histoires vivantes, le sadhu
éclaire cet aspect de son expérience.

« Les poissons qui vivent toujours dans les profondeurs de 1’océan
perdent certaines de leurs facultés, tout comme les ermites tibétains qui
vivent toujours dans l’obscurité. L’autruche perd son pouvoir de voler
parce qu’elle n’utilise pas ses ailes. Par conséquent, n’enterrez pas les dons
et les talents qui vous ont été donnés, mais utilisez-les, afin que vous
puissiez entrer dans la joie de votre Seigneur. »

« Pendant mon séjour au Tibet, j’ai vu un bouddhiste, un moine, qui
avait vécu pendant cinq ou six ans dans une grotte. Lorsqu’il est entré
dans la grotte, il avait une bonne vue. Mais comme il est resté si longtemps
dans l'obscurité, ses yeux sont devenus de plus en plus faibles, et il a fini
par devenir complétement aveugle. Il en va de méme pour nous. Si nous
n’utilisons pas les bénédictions que nous avons recues de Dieu pour sa
gloire, nous risquons de les perdre a jamais. »

« Lorsque j’étais en Palestine, je me tenais prés du Jourdain et je me
suis dit : “Cette eau douce coule sans cesse dans la mer Morte, et pourtant
la mer reste morte, car elle n’a pas d’exutoire”... De méme, il existe des
chrétiens, des communautés chrétiennes et des Eglises qui sont morts
parce que les eaux vives de I’Evangile s’y déversent sans cesse, mais elles
ne s’écoulent pas pour rendre la terre fertile. Ils recoivent des dons de
connaissance et d’expérience, mais ils ne les partagent pas avec les autres.
Les dons de la Parole et de I'Esprit leur sont accordés, mais ils ne les
redistribuent pas a ceux qui n’en ont pas. »

Il est donc clair que tout service chrétien, toute ceuvre de
miséricorde et d’humble dévotion, trouve sa source en Dieu ; ces
ceuvres jaillissent spontanément de 'ame qui a humblement recu
Pamour de Dieu. Par conséquent, ce service des fréres n’est pas une
simple activité humaine ; c’est I'ceuvre créatrice de la grace divine.
Dans une expérience chrétienne vivante, la foi et 'amour sont
Inséparablement unis.

122



« Par nos propres forces, nous sommes incapables de rayonner un
amour désintéressé qui s’étend a tous. Quand j’étais hindou, jessayais
d’aimer les autres parce que ma religion me disait de le faire. Je voulais
obéir aux préceptes de ma religion, mais je n’avais pas le pouvoir de le
faire. Le simple commandement ne pouvait pas créer en moi cet amour
que je ne possédais pas. Mais lorsque le Christ s’est révélé a moi, j’ai appris
par expérience le sens du véritable amour. J’ai alors vu la différence entre
I’'hindouisme et le christianisme. L’hindouisme me laissait enfermé dans
mon égoisme étroit, mais le christianisme m’a permis de vivre pour les
autres. »

Avec une clarté rare et une force merveilleuse, Sundar Singh a
exprimé I'idée chrétienne fondamentale de « 'amour des freres » qui
découle de I'expérience intérieure de la grace de Dieu, de cette « foi
qui agit par 'amour 4! ». Depuis I'époque de Luther, cette conviction
Intérieure n’a peut-étre jamais été aussi clairement exprimée ni
aussi fortement soulignée. Il est surprenant de constater combien
les pensées du sadhu correspondent presque mot pour mot aux
expressions utilisées par Luther, alors que Sundar Singh n’a jamais
été en contact direct avec les écrits de Luther.

« Toute la doctrine, l'ccuvre et la vie chrétiennes se résument
briévement, clairement et suprémement en ces deux choses : la foi et
I’'amour, grace auxquels ’'homme est placé entre Dieu et son prochain afin
de recevoir de Dieu et de transmettre a son prochain ce qui lui est donné ;
il est comme un vase ou un tuyau a travers lequel les sources de la
bénédiction divine coulent sans entrave dans la vie des autres. »

« Cette épitre (Tite III, 4 et suiv.) nous enseigne deux choses : la foi et
I’'amour — recevoir les bienfaits de Dieu et les donner a notre prochain...
Plus la foi d’'une personne est forte, plus elle est préte et disposée a se
donner du mal pour aider les autres. Ainsi, la foi engendre ’'amour, et
I'amour augmente la foi. Et de la foi, 'amour et le désir s’écoulent vers
Dieu, et I'amour s’écoule a nouveau dans le service libre, volontaire et
joyeux de son prochain, sans rien attendre en retour. »

« En effet, mon Dieu m’a donné, a moi, mortel indigne et coupable,
toutes les richesses de la bénédiction du Christ, afin que je puisse me
reposer dans leur possession certaine ; alors, trés bien, je rendrai a un
Pére qui m’a comblé de tant de bienfaits issus de son grand Cceur tout ce
que je peux, et cela librement, joyeusement et purement par amour, ne
désirant que lui plaire, et j'essaierai aussi d’étre chrétien envers mon

123



prochain, comme le Christ ’a été envers moi, en faisant simplement ce qui
est le mieux pour lui. »

« Maintenant, tu vois ici qu’ll nous a aimés et a accompli toutes Ses
ceuvres pour nous, dans le seul but que nous fassions de méme pour notre
prochain (et non pour Lui, car Il n’en a pas besoin).... C’est ainsi : le Christ
nous aide, et nous aidons notre prochain, et tous ont assez. »

« Lorsque nous voyons la grande miséricorde que nous avons recue du
Christ, notre cceur se réjouit d’avoir trouvé quelqu’un a qui il peut accorder
ce bienfait, a I'’exemple du Christ. Par conséquent, celui qui n’est pas prét
dans son coeur a servir son prochain avec tout ce qu’il a... cet homme ne
connait ni ne comprend le sens de ces mots : le Fils de Dieu s’est fait
homme. »

Ces paroles glorieuses de Luther trouvent un écho
merveilleusement clair dans le message du sadhu chrétien. Cette
concordance involontaire entre Sundar Singh et Martin Luther est
un nouveau témoignage du fait que le réformateur allemand avait
entendu la musique intérieure du christianisme et avait découvert
qu’elle n’était rien d’autre que «la foi et 'amour » [Glauben und
Lieben].

2. TEMOIN DU CHRIST

Le coeur de Sundar Singh aspire a une communion solitaire avec
Dieu, a une relation paisible et bienheureuse avec le ciel. Le retrait
complet de ce monde, vécu dans I'extase, est son véritable foyer sur
terre. Kt pourtant, il se sent sans cesse poussé a quitter sa solitude
et a sortir dans le monde bruyant pour servir ses freres. Il voit la la
grande tache que le chrétien doit accomplir au cours de sa breve
existence, une tache plus précieuse et plus sainte que celle des
anges qui entourent le trone de Dieu.

Le désir urgent de servir ses freres et de leur apporter aide et
délivrance n’est qu'une des motivations qui conduisent le sadhu a
la vita activa. L’autre motivation est le désir de « témoigner » des
miracles que Dieu a accomplis en lui, et ainsi de rendre a Dieu « la
gloire due a son nom». Méme lorsque le ministere de I'amour

124



désintéressé semble étre un échec total, lorsque les hommes
rejettent la Bonne Nouvelle qui leur est apportée par des paroles et
des actes d’amour, méme alors, i1l est toujours du devoir du témoin
du Christ de parler a des oreilles sourdes et a des coeurs endurecis,
et, sl nécessaire, de sceller ce témoignage par la souffrance : par la
persécution et 'emprisonnement, voire par la torture et la mort. Le
sadhu peut dire avec I’Apotre : « Malheur a moi si je n’annonce pas
I'Evangile ! » Dans les mots suivants, Sundar Singh a exprimé cette
1mpulsion irrésistible de proclamer le message de Dieu.

« Si nous avons vraiment recu le message rédempteur de Dieu, il
devient une force en nous qui nous pousse a parler du Seigneur. Ceux qui
ont fait cette expérience ne peuvent rester silencieux sur ce que Dieu a fait
pour eux ; non, ils doivent parler. » « Nous n’avons pas le droit de nous
taire ; méme lorsque la confession du Christ conduit a la persécution et a
la souffrance, nous devons rendre témoignage. »

Mais ce témoignage de la grace de Dieu n’est pas un simple
devoir austere, c’est la joie de son cceur et un privilege précieux.

« Cest une joie pour moi d’€tre autorisé a témoigner.» «Je veux
témoigner de mon Sauveur, car j’ai tant recu de lui. » « Quel privilege d’étre
son témoin, un témoin du Christ vivant ! C’est un privilége qui n’est méme
pas accordé aux anges, car ils ne peuvent témoigner de sa puissance en
tant que Rédempteur. Ils n’ont aucune expérience du salut, car ils n’ont
jamais péché. Seuls ceux qui ont été sauvés par sa grace peuvent
témoigner. » « Oh, quel amour Dieu nous a montré en refusant cet honneur
aux anges et en 'accordant aux hommes ! »

La forme la plus élevée et la plus sacrée dont un chrétien peut
témoigner est le témoignage du sang, la mort du martyr pour le
Christ. Cest le plus grand désir du sadhu que de rendre ce
témoignage. L’attrait qu’il ressent pour le Tibet, terre fermée,
repose en grande partie sur la possibilité d’y trouver la mort pour
avoir proclamé I’Evangile. Dans ses discours, il aime s’attarder sur
les martyrs qui ont souffert la mort pour le Christ au Tibet, en
Arménie et dans d’autres lieux. Mais ce qui lui est bien plus cher
que tous les autres « sites touristiques », ce sont les images des

125



martyrs chrétiens dans les galeries d’art occidentales (comme celle
de saint Sébastien au Louvre) et les sanctuaires de ’Arménie et
d’autres lieux. Il préférait de loin a tous les autres «sites
touristiques » les images de martyrs chrétiens dans les galeries
d’art occidentales (comme le tableau de saint Sébastien au Louvre)
et les sanctuaires des martyrs qui lui étaient montrés dans les
églises occidentales (comme, par exemple, la tombe de saint Eric
dans la cathédrale d’Uppsala). Mais malgré cette attirance
passionnée pour le martyre littéral pour le Christ, le sadhu parle
avec une profonde admiration du martyre silencieux qui consiste en
une vie de sacrifice quotidien pour le Christ.

Le Christ dit : « Pour beaucoup de croyants, il est facile de mourir en
martyr pour moi. Mais j’ai aussi besoin de martyrs vivants, qui s’offrent
quotidiennement en sacrifice vivant pour les autres. Car il est facile de
mourir pour moi, mais difficile de vivre pour moi ; car celui qui vit pour
moi meurt, non pas une fois pour toutes, mais chaque jour. »

I1 n’y a pas seulement un martyre public, mais aussi un martyre
caché qui s’accomplit, non pas sur un échafaud, a la vue de tous,
mais au milieu de la vie quotidienne. Chaque chrétien est appelé a
étre un « martyr », un témoin du Christ. Méme le plus pauvre et le
plus faible peut, par sa vie, « rendre un témoignage silencieux mais
éloquent » de 'amour et de la puissance de Dieu.

« [l n’est pas nécessaire que tout le monde soit prédicateur. » « Il est
tout a fait possible d’étre un grand prédicateur sans étre un témoin du
Christ. Il est également possible d’étre un témoin vivant, voire un grand
témoin du Christ sans étre prédicateur ou orateur.» « Tout chrétien,
homme ou femme, garcon ou fille, riche ou pauvre, ouvrier ou paysan,
écrivain ou prétre, juge ou fonctionnaire, médecin ou avocat, enseignant
ou é€leve, fonctionnaire ou missionnaire, n’est chrétien qu’a condition de
témoigner pour son Seigneur. Pour entendre le témoignage qui lui est
rendu, il n’est pas nécessaire de précher dans les marchés ou en chaire,
ni d’animer des cours bibliques, des écoles du dimanche ou des
associations chrétiennes ; non, ce ne sont la que quelques-unes des facons
dont nous pouvons témoigner ; mais tous les chrétiens, ou qu’ils se
trouvent, ont la possibilité de témoigner pour leur Maitre. Ils peuvent le

126



faire par leur vie droite, leur caractére irréprochable, par l'intégrité de leur
comportement et la sincérité de leurs paroles, par leur enthousiasme pour
leur religion et leur amour pour leur Maitre, en saisissant toutes les
occasions possibles pour parler de Jésus-Christ aux autres. »

« Chacun d’entre eux peut étre un témoin du Christ, non seulement
par ses lévres, mais par toute sa vie. » « Chaque chrétien devrait étre un
martyr vivant, qui vit pour son Maitre. »

3. DANS LE MONDE, MAIS PAS DU MONDE

La véritable vie chrétienne doit étre vita contemplativa et vita
activa, vie en Dieu et vie pour les freéres, priere solitaire et
témoignage public.

« Quelles sont les choses les plus importantes quun chrétien doit
faire ? Il y en a deux, et I'une dépend de 'autre : la priére et le travail. Elles
sont comme les poumons, qui doivent tous deux étre utilisés. »

Vu sous ce double aspect, la vie chrétienne est a la fois une vie
au ciel et une vie dans le monde. Celui qui ne vivrait que dans le
ciel, tournant le dos au monde entier, risque de perdre
completement le ciel ; d’autre part, celul qui se consacre tellement
au travail pour le monde qu’il en oublie Dieu constatera que tous
ses efforts humains ne suffiront pas a le conduire au ciel. Ainsi, le
chrétien doit prendre le risque de vivre et de travailler dans le
monde tout en gardant son coeur au ciel, qui est sa demeure
éternelle. Le sadhu exprime constamment la richesse de cette
double vie dans une phrase qu’il a empruntée au grand fondateur
de la foi de ses ancétres, Gourou Nanak : « Bien que je sois dans le
monde, je ne suis pas du monde » — une pensée que Luther a
exprimée de maniere similaire :

« Je suis donc séparé du monde, et pourtant je suis dans le monde.
Personne n’est moins dans le monde qu'un chrétien, et personne n’est plus
engagé dans le monde qu’un chrétien. »

127



« Nous devons vivre dans ce monde », dit Sundar Singh, « de
maniere a étre réellement dans le monde sans étre du monde. »
Dans une délicieuse parabole, il développe cette pensée plus en
détail :

« Les poissons de la mer vivent dans l’eau salée, mais lorsque nous
mangeons du poisson bouilli, ’eau dans laquelle ils ont été cuits n’a pas
de gout salé. Ils ont vécu dans une atmosphére imprégnée de sel, mais ils
sont restés exempts de son golit. De méme, les vrais chrétiens vivent dans
le monde sans le laisser entrer dans leur coeur. » « L’homme de priére reste
libre de la souillure du péché bien qu’il vive dans un monde entaché de
péché, car sa vie intérieure est préservée par la priére. »

Le sadhu exprime son idée de la relation du chrétien avec le
monde dans une formule similaire : « Bien que nous soyons et
devions étre dans le monde, le monde ne doit pas entrer en nous. »
Le sadhu illustre cette vérité a I'aide de paraboles vivantes.

« Le monde est comme un océan. Il est vrai que nous ne pouvons pas
vivre sans eau, mais il est également vrai que nous ne pouvons pas vivre
si nous laissons ’eau nous engloutir, car il y a la vie dans 1’eau, mais aussi
la mort. Si nous faisons usage de ’eau, nous découvrons qu’il y a la vie en
elle, mais si nous nous noyons, nous découvrons la mort. » « Dans ce
monde, nous sommes comme des petits bateaux. » « Un bateau n’est utile
que sur l'eau, car c’est la qu’il transporte les hommes d’une rive a 'autre.
Mais si nous le trainons sur la terre ferme, a travers champs ou dans une
ville, nous constatons qu’il est totalement inutile en tant que véhicule. La
place d’'un bateau est sur une riviéere ou sur la mer. Mais cela ne signifie
pas que l’eau doit étre dans le bateau. Car s’il y en a dans le bateau, celui-
ci deviendra inutile ; personne ne pourra alors le diriger sur l'eau. Il se
remplirait d’eau, coulerait sous les vagues et tous ceux qui s’y trouveraient
se noieraient. Le bateau doit étre dans l’eau, mais l’eau ne doit pas étre
dans le bateau. »

« Dans le monde, mais pas du monde », « Nous sommes dans le
monde, mais le monde n’est pas en nous»: voila des formules
merveilleusement simples pour décrire l'attitude du chrétien
envers le monde. Mais comment le croyant peut-il vivre et agir dans
le monde sans étre affecté ou contaminé par celui-ci ? Le sadhu

128



répond : « C’est le Christ qui doit étre en nous, et non le monde. »
Et il souligne une fois de plus cette communion avec Dieu grace a
laquelle le chrétien accomplit la tache apparemment impossible de
rester pur au milieu d'un monde de tentations et de conflits, au
milieu d'un monde si plein de suggestions sensuelles attrayantes,
en gardant les yeux fixés sur le monde supra-sensuel.

« [l existe un remeéde qui nous protége contre l'influence sinistre des
choses matérielles, mais nous devons y recourir quotidiennement : c’est la
priére. Si nous vivons dans la priére, nous sommes cachés en Dieu. Moi
aussi, j’ai découvert que je devais me réfugier dans la priere lorsque les
choses de ce monde menacaient de m’ensorceler. »

La priere a donc le pouvoir d’accomplir un double miracle : elle
met ’homme en communion avec I’Eternel, elle le met en contact
avec son Sauveur divin, et en méme temps elle lui donne le pouvoir
d’étre actif dans le monde sans s’y perdre. La priere est le secret a
la fois de la vita contemplativa et de la vita activa.

129



130



PARTIE IV

La pensée religieuse du sadhu

1. THEOLOGIA EXPERIMENTALIS

Sundar Singh est absolument enfantin dans sa relation avec
Dieu. Il appartient a la catégorie des personnalités religieuses
naives, et non a celle des « réfléchis », a celle de Francois d’Assise
et de Luther, et non a celle d’Augustin, de Thomas d’Aquin ou de
Calvin. Bien que dans sa jeunesse, il ait été familiarisé avec la
sagesse théologique et philosophique de I'Inde, et bien que plus tard
(a 'université de Lahore) il se soit consacré a ’étude de la théologie
chrétienne, ni sa piété ni son message évangélique ne portent les
marques d'une tendance philosophique ou théologique particuliere.
Toute spéculation purement intellectuelle sur la réalité divine est
aussl éloignée de sa facon de penser que toute tentative de réduire
I'expérience subjective a un tout ordonné. Sundar Singh ne connalit
quun seul type de théologie, la theologia experimentalis, ou peut-
étre serait-il plus juste de dire qu’il n’a qu'un seul critere en matiere
religieuse : 'expérience personnelle du salut. Ennemi juré de tout
intellectualisme théologique, il rejette a la fois les conceptions
abstraites établies qui sont la contribution de la philosophie a la
théologie et la logique subtile qui tente de construire un systeme
théologique uniforme.

Expertus sum est la seule preuve qu’ill peut offrir pour
lassurance joyeuse de sa foi. Experire — c’est le seul conseil qu’il
peut offrir aux autres.

« En Christ, jai trouvé ce que l’hindouisme et le bouddhisme ne
pouvaient m’apporter, la paix et la joie dans ce monde. Les gens ne croient
pas, parce qu’ils sont étrangers a cette expérience. Un jour, alors que je
vagabondais dans 1’'Himalaya, dans la région des neiges et des glaces

131



éternelles, je suis tombé sur des sources chaudes et j’en ai parlé a un ami.
Il ne voulait pas me croire. “Comment peut-il y avoir des sources chaudes
au milieu de la glace et de la neige ?” Je lui ai répondu : “Viens mettre tes
mains dans l'eau, et tu verras que j’ai raison.” Il est venu, a plongé ses
mains dans l'eau, a senti la chaleur et a cru. Puis il a dit : “Il doit y avoir
un feu dans la montagne.” Ainsi, aprés avoir été convaincu par
I'expérience, son cerveau a commenceé a ’aider a comprendre la question.
La foi et I'expérience doivent venir en premier, et la compréhension suivra.
Nous ne pouvons pas comprendre tant que nous n’avons pas une certaine
expérience spirituelle, et celle-ci vient par la priére... En pratiquant la
priére, nous apprendrons a connaitre qui sont le Pére et le Fils, nous
deviendrons certains que le Christ est tout pour nous et que rien ne peut
nous séparer de Lui et de Son Amour. Des tentations et des persécutions
peuvent survenir, mais rien ne peut nous séparer du Christ. La priére est
le seul moyen d’accéder a cette expérience glorieuse. »

Ces mots simples résument toute la « théologie expérimentale »
du sadhu. La paix merveilleuse qu’il a trouvée en Christ est pour
lui la preuve de la vérité de la révélation de Dieu en Christ. Le
chemin vers cette paix passe par une priere profonde et secrete.
Puisque cela I'a conduit au salut, il veut conduire toutes les autres
ames par le méme chemin vers ce but béni. Aucun dogme, aucune
autorité, qu’elle soit issue des Ecritures ou de I’Eglise, aucune
spéculation théologique ne peut établir cette certitude et cette
assurance du salut ; il n'y a d’espoir que dans 'expérience la plus
personnelle de ’ame individuelle.

« Le fait que Jésus-Christ soit mentionné dans un livre, méme s’il s’agit
de la Bible, n’est pas une preuve suffisante ; cette preuve doit se trouver
dans votre propre coeur. C’est dans votre ceeur que vous devez Le trouver,
et alors vous comprendrez qu’ll est votre Sauveur. » « Je ne proclame pas
I’Evangile du Christ parce qu’il est écrit dans un livre, mais parce que j'en
connais la puissance par expérience. » « Le christianisme comprend de
nombreuses vérités que nous ne comprenons pas si nous nous contentons
de les apprendre dans les livres ; elles ne deviennent claires que
lorsqu’elles sont vécues. Le christianisme n’est pas une religion livresque,
mais une religion de vie. »

« Les vérités religieuses ne peuvent €tre percues par la téte, mais par
le ceeur.» « Par la seule compréhension, nous ne pouvons trouver le
Christ... La religion est une affaire de coeur. Nous devons nous donner a

132



Dieu, alors nous ferons l’expérience de Sa puissance et Il Se révélera a
nous. » « L’intuition spirituelle est aussi délicate que le sens du toucher ;
elle ressent la réalité de la Présence de Dieu dés qu’elle est touchée par
Lui. L’ame ne peut l'expliquer logiquement, mais elle raisonne ainsi : je
suis parfaitement satisfait ; une telle paix ne peut venir que de la réalité
divine, donc j’ai trouvé la réalité divine. Le coeur a ses raisons que l’esprit
ignore. »

Ces paroles de Sundar Singh rappellent l'axiome anti-
intellectuel de Pascal : « Le coeur a ses raisons que la raison ne peut
comprendre. » Comme Luther, il se méfie de la philosophie comme
moyen d’'illumination spirituelle.

« Notre connaissance de la réalité divine dépend de notre vie intérieure,
et non d’arguments philosophiques. » « Bien que la philosophie tente
d’atteindre la réalité divine, elle n’y parvient pas. Personne ne peut saisir
la réalité divine avec l'intellect. » « Jésus a commencé son ceuvre, non pas
parmi les philosophes, mais avec de simples pécheurs. Le monde a vu
beaucoup d’hommes savants, et il en a déja oublié beaucoup ; mais ces
hommes simples qui ont aidé Jésus-Christ dans son ceuvre ne seront
jamais oubliés. »

Parce que I'expérience du coeur est I'élément décisif dans la vie
de foi, le sadhu ne reconnait qu’une seule autorité dans le domaine
de la religion, celle des ames croyantes, qui sont en contact
personnel étroit avec Dieu. Ni les philosophes compétents ni les
théologiens érudits ne peuvent nous aider dans la vie intérieure de
lesprit.

« Si nous voulons apprendre quoi que ce soit sur la religion, nous
devons nous tourner vers ceux qui sont des “spécialistes” dans ce
domaine, vers ceux qui ont testé par eux-mémes ce que signifie réellement
la religion. Nous n’attendons pas d’'un ingénieur qu’il comprenne la
chirurgie, ni d’un chirurgien qu’il connaisse la mécanique. Que savent les
théologiens et les philosophes de la divinité du Christ ? Allez plutét vers
les “spécialistes” de la religion, vers les mystiques, les propheétes et les
hommes de priére. »

133



Cette expérience intérieure du salut qui s’accomplit dans la vie
de priere est 'alpha et 'oméga du message du sadhu. Mais cette
expérience intérieure ne consiste pas seulement en un délicieux
sentiment de libération; a chaque instant, elle est a la fois
conditionnée et soutenue par la réalité divine surnaturelle. Afin
d’empécher cette réalité de s’évaporer dans un vague tourbillon
d’émotions, 'ame a besoin de conceptions fortes et précises. Il
n’existe pas d’expérience religieuse véritable et complete qui puisse
se passer entierement de perceptions claires. En effet, la perception
concrete confirme la réalité de cette expérience religieuse qui a déja
été saisie par la volonté et les émotions. Plus 'expérience intérieure
est immédiate et vivante, plus le pouvoir créatif de 'imagination
est fort.

Dans une large mesure, les images religieuses de Sundar Singh
sont le fruit de sa propre imagination ; toutefois, il s’inspire dans
une certaine mesure des anciens textes hindous, tels que les
Upanishads, et des poetes indiens contemporains comme Tagore. 11
possede lui-méme une merveilleuse capacité a exprimer ses
expériences spirituelles a travers des images et des paraboles tres
simples, mais exceptionnellement vivantes, qui convainquent les
autres. Pour reprendre la formule frappante de Séderblom : « Pour
le sadhu, une parabole est plus qu'une image ou un éclair soudain
d’'illumination. Ses paraboles ne sont pas fortuites ; dans son esprit,
elles ont la stabilité des articles de foi. En effet, les images qu’il a
découvertes en laissant libre cours a son imagination sont sa
théologie... Son esprit fonctionne en paraboles et en images ; et
chacune a sa place dans son message de Dieu a ’homme. » Face a
toute difficulté intellectuelle, le sadhu estime qu’il suffit de trouver
une parabole appropriée tirée de la vie quotidienne ; face a une
1mage vivante, I'esprit vif doit déposer les armes. « Lorsque le sadhu
a trouvé une image appropriée pour une expérience spirituelle ou
pour une doctrine chrétienne, son besoin d’explication est satisfait.
La parabole remplace la logique. Grace a une parabole, la lumiere
est jetée sur un point spécifique ; le reste est laissé dans 'obscurité.
Mais cela n’empéche pas le sadhu d’enseigner quelque chose, dans

134



un autre contexte, qui, a proprement parler, est laissé de coté dans
son image. » Dans son choix de la méthode de la parabole, Sundar
Singh ressemble aux prophetes de ’Ancien Testament et a Jésus de
Nazareth, ainsi qu’au plus grand fondateur religieux de son propre
pays, Gautama Bouddha. Ils s’accordent tous sur le fait que, pour
exprimer et décrire le mystere de la religion, le mieux est de
recourir au langage intuitif de la parabole et d’écarter 1'appareil
conceptuel de la logique philosophique. Chez tous, le rejet de
Ienseignement abstrait au profit du caractere concret de la
parabole est conditionné par une concentration naive sur
lexpérience religieuse personnelle. La maitrise du discours
parabolique est, par essence, le débordement dune piété
personnelle avec un parti pris anti-intellectuel marqué.

Sundar Singh est un représentant exceptionnel du
christianisme de I'expérience personnelle. Sa pensée fondamentale,
selon laquelle I'essence de la vie chrétienne consiste en une
expérience personnelle impliquant un changement radical du ceeur,
conditionne toute sa conception de Dieu, du Christ et de I’Eglise. Il
est intéressant de retracer cette idée fondamentale a travers
I'ensemble de ses conceptions religieuses.

2. LA CONCEPTION DE DIEU

Le Dieu ineffable. — Cette expression, tant appréciée des
mystiques, caractérise la pensée de Sundar Singh sur Dieu.
L’accent mis par le sadhu sur I'inconcevable et I'inexprimable en
Dieu le caractérise comme un extatique. Lorsqu’il parle du mystere
éternel de la réalité divine, c’est toujours avec le sentiment de
I'impossibilité totale d’exprimer cette réalité par le langage humain.
Sa conscience de cette réalité divine atteint son apogée lorsqu’il
revient a la vie ordinaire apres avoir quitté le monde de 'extase.

« Parfois, le Seigneur remplissait mon coeur a tel point et me disait des
paroles si merveilleuses que je ne pouvais pas en parler ; non, méme si
j’écrivais des volumes a leur sujet. Car ces choses célestes ne peuvent étre

135



exprimées dans un langage terrestre ; le langage humain est tout a fait
incapable de les exprimer. »

Selon le sadhu, les auteurs bibliques qui ont recu une révélation
divine « dans l'esprit », c’est-a-dire en extase, étaient également
douloureusement conscients que la réalité céleste ne peut étre
exprimée par des mots. Car « Dieu n’a pas de parole », le Deus
absconditus ne parle pas et ne peut étre exprimé par la parole.

Ce Dieu caché, que nulle langue humaine ne peut exprimer, est
un « abime d’amour », ou, comme le dit Sundar Singh dans une
expression indienne tres appréciée, un « océan d’amour ».

« En Inde, nous disons : “Dieu est un vaste océan d’amour.” C’est dans
cet océan que nous devons vivre. Mais le péché nous en éloigne.
Cependant, loué soit Dieu, car le Christ peut briser le filet du péché et
nous ramener dans 'océan de I’'amour de Dieu. »

Involontairement, cet océan attire a lui tous les courants de la
vie spirituelle de 'homme. Mais Dieu n’attire pas seulement I'esprit
humain vers lui, 1l n’est pas seulement le but de tous les désirs
humains ; dans son amour infini, il aspire au bonheur des étres qu’il
a créés ; amour jaillit de lul sans cesse ; 1l se penche vers les
hommes, leur prodigue sa bonté et les rachete. Le Dieu du néo-
platonisme et du mysticisme strictement védantique est la Source
et TAimant de I’'Univers, I'objet et la satisfaction de tous les désirs
spirituels, mais i1l n’est pas le Rédempteur aimant et secourable. Il
n'a besoin de rien et ne désire rien. Il est aussi attrayant et
impersonnel qu'un sommet de montagne. D’autre part, le Dieu des
mystiques chrétiens, ainsi que des mystiques hindous Bhakti, est
Amour personnel, qui a autant besoin d’aimer '’humanité que
'humanité a besoin de L’aimer. La relation d’amour entre Dieu et
'homme n’est pas simplement une chose humaine unilatérale, mais
une relation mutuelle. Julienne de Norwich a dit : « Notre désir
naturel est de posséder Dieu, et le désir le plus profond de Dieu est
de nous posséder. » La facon dont Maitre Eckhart exprime cette
pensée est encore plus paradoxale: «Il est beaucoup plus

136



nécessaire pour Luil de nous donner que pour nous de recevoir de
Lui.» Sundar Singh a tres joliment exprimé cette idée
fondamentale du mysticisme chrétien :

« Dieu lui-méme se réjouit lorsque nous prions. Il se réjouit de notre
adoration. Oui, Dieu et I’ame se désirent mutuellement. Dieu a besoin de
nos prieres, tout comme une meére ne se sent pas bien si son bébé ne se
blottit pas contre elle pour téter. Dieu s’enrichit parce qu’il nous donne ce
dont nous avons besoin, tout comme nous nous enrichissons en nous
donnant nous-mémes et tout ce que nous avons aux autres. »

De maniere tres simple, comme beaucoup de mystiques
chrétiens et non chrétiens, Sundar Singh utilise souvent I'image de
la maternité pour décrire I'Etre de Dieu, une idée qui exprime
vraiment tres bien cette double relation d’amour qui existe entre
Dieu et 'homme. « Dieu est notre mere spirituelle. »

Dieu est amour qui se donne ; 'amour est tout son étre ; pour
reprendre une expression chere a Luther, Il n’est que pur amour et
miséricorde.

« L’amour de Dieu est sans limite, car il n’aime pas seulement les bons
qui croient en lui, mais aussi les méchants qui refusent actuellement de
croire en lui. Et 'amour de Dieu est désintéressé ; celui qui 'aime doit
aussi aimer ses fréres et étre aimé d’eux. »

La conception de Dieu comme amour pur de Sundar Singh
relegue au second plan I'idée d’'un Dieu jaloux, vigilant, jugeant et
vengeur. La polarisation de la pensée biblique sur Dieu entre la
colere et l'amour est absente de sa conception de Dieu. Les
prophetes, Jésus et Paul reconnaissent sans aucun doute ces deux
éléments en Dieu ; en Lui, ils voient la colere et la miséricorde, la
colere et I'amour. Il est a la fois juge et sauveur, vengeur et
paraclet ; dans le langage de la philosophie contemporaine de la
religion, il est a la fois tremendum et fascinosum. « La justice et le
jugement sont la demeure de Ton trone ; la miséricorde et la vérité
marchent devant Ma face 42. » Il est vrai, bien str, que dans les
écrits du Nouveau Testament, la colere est un peu moins présente

137



que l'agape divine, mais elle ne disparait jamais completement de
I'Evangile de l'amour; méme dans I'Evangile de Jean, nous
trouvons la colere permanente 43. Ce n’est qu’en arrivant a la
premiere épitre de Jean que nous constatons que toute trace de
I'idée de colere divine a disparu ; nous atteignons enfin cette ville
profonde et simple qui se résume dans la phrase « Dieu est amour ».
Dans l'histoire de la conception chrétienne de Dieu, la colére et
lagape sont perpétuellement en désaccord. Suivant une ligne
originale, Luther s’est efforcé de réconcilier ces deux idées en
faisant une distinction « entre Dieu et Dieu», qu’il a développée
davantage par le paradoxe d’'une « fuite de Dieu vers Dieu», du
Dieu « caché » au Dieu « révélé », d'un Dieu courroucé a un Sauveur
miséricordieux — se réfugiant de Sa justice dans Sa miséricorde.

Dans l'esprit de Luther, cet élément de colere dévorante n’est
pas moins essentiel a I'Etre de Dieu que cet amour miséricordieux
et généreux qui a suscité en lui une telle passion de gratitude. Le
Dieu qui pardonne aux pécheurs est en méme temps cet Etre
majestueux dont la pureté transcendante condamne et consume le
péché. Le sadhu n’a pas saisi avec la méme clarté que Luther cette
polarisation de la colere et de 'amour comme une partie essentielle
de I’Etre divin et de son activité. Il est vrai qu’il parle parfois dans
ses sermons du jugement de Dieu et du Jour du Jugement. Il revient
sans cesse sur le theme eschatologique dans ses discours ; il parle
également du jugement présent : « En effet, mes amis, dans un
certain sens, le Jour du Seigneur est déja venu, car méme
maintenant, nous sommes jugés aux yeux de Dieu.» Cependant,
cette 1dée du jugement de Dieu est contrebalancée par la pensée du
jugement automatique du péché, dans laquelle l'idée de
condamnation est séparée de I'Etre divin. Avec une ténacité et une
énergie particulieres, il a défendu son expérience de Dieu comme
un amour pur et absolu contre toutes les objections des théologiens
chrétiens.

L’amour de Dieu est actif partout, méme en enfer, ainsi qu’il a
été dit au sadhu pendant une extase. Ce n’est pas Dieu qui juge,
condamne et punit le pécheur; «cest le péché lui-méme qui

138



entraine inévitablement une punition dans la vie de celui qui I'a
laissé le dominer ».

« Dieu ne juge pas les pécheurs ; c’est le péché qui les juge, et ils
doivent mourir dans leurs péchés. On me demande souvent : “Si Dieu est
Amour, comment peut-Il condamner les hommes a un chatiment éternel ?”
Je réponds toujours : “Dieu n’a jamais envoyé personne en enfer, et Il n’y
enverra jamais personne ; c’est le péché qui conduit les ames en enfer.”
Pensez a la chute de Judas Iscariote : lorsqu’il a trahi le Seigneur, ni Pilate,
ni les grands prétres, ni notre cher Sauveur, ni les apotres ne 'ont pendu ;
il s’est pendu lui-méme : il s’est suicidé ; il est mort dans ses péchés. C’est
la fin de tout homme qui vit dans le péché.» « Dieu ne hait pas les
pécheurs, mais les pécheurs, de leur coté, aiment le péché et haissent le
Christ. » « Dieu ne punit personne. Il ne condamne personne a l’enfer...
une telle pensée ne peut étre conciliée avec I'amour de Dieu, que le Christ
proclame et qui se révéle dans le sacrifice du Christ sur la croix. Non, c’est
le pécheur qui se condamne lui-méme ; ’esclave de la luxure et du monde
se condamne lui-méme a la perdition. Le coeur d’'un homme peut étre dans
un état tel qu’il ne peut se sentir chez lui qu’en enfer, c’est-a-dire en dehors
de la paix du Christ. »

« Dans le nord de l'Inde, je séjournais chez un trés bon ami et nous
parlions beaucoup de choses spirituelles. A ce moment-1a, un jeune
homme est arrivé pour passer une semaine avec le fils de mon ami. Deés
qu’il a entendu notre conversation, il est devenu agité ; il était évident qu’il
se sentait mal a l'aise. Il était venu pour une visite d’'une semaine, mais
aprés quelques minutes, il a demandé un horaire pour voir quand il
pourrait rentrer chez lui. Mon ami lui a dit : “Qu’y a-t-il ? Mais tu viens a
peine d’arriver et tu veux déja repartir ! Tu devais rester ici une semaine ;
ta chambre est préte et nous sommes tous heureux de t’accueillir.”
Pendant un certain temps, le jeune homme a refusé de donner la véritable
raison, mais finalement, mon ami a découvert que la conversation
spirituelle qu’il avait écoutée pendant quelques minutes lui avait été trés
pénible et qu’il avait l'impression qu’une semaine entiére de telles
discussions transformerait la maison en un enfer. Une demi-heure plus
tard, il avait quitté la maison. Il en va de méme pour les pécheurs au
paradis : Dieu est amour et veut nous avoir en sa présence. Comment
pourrait-il éloigner ses enfants de lui ? Comment pourrait-il vouloir les
envoyer en enfer et les y laisser ? Ce n’est pas Dieu qui envoie le pécheur
en enfer, ce sont ses propres péchés. Dieu permet a tout le monde de venir
au paradis ; en fait, Il invite tout le monde trés sincérement a y entrer.
Mais les pécheurs eux-mémes considérent que c’est une torture d’y rester ;
c’est pourquoi ils ne le désirent pas... Dieu ne rend pas leur entrée au

139



paradis difficile ou impossible... Non, c’est leur propre attitude intérieure
qui les empéche de trouver la joie dans la vie éternelle. »

Sundar Singh est profondément convaincu que ce n’est pas Dieu
qui juge un pécheur, mais son propre péché. Il appuie cette opinion
en citant ’Evangile de Jean :

« Je ne suis pas venu pour juger le monde, mais pour racheter le
monde. » « Dieu n’a pas envoyé son Fils dans le monde pour juger le
monde, mais pour que le monde soit sauvé par lui. » « Celui qui ne croit
pas est déja jugé. »

Il est tout a fait vrai que ces passages semblent soutenir le
départ de Sundar de l'opinion chrétienne orthodoxe. Mais le
chanoine Streeter a souligné, a juste titre, que le sadhu n’aurait
guére interprété ainsi 'Evangile de Jean s'il n’avait pas déja, sans
en étre conscient, subi I'influence de la doctrine indienne du karma.
Il rejette sans hésitation la doctrine indienne primitive de la
transmigration des ames. Mais le sadhu adhere fermement et
systématiquement a I'idée d’'une punition purement automatique
résultant d’'une action pécheresse, une idée qui coincide avec la
doctrine indienne du karma. L'une des 1dées les plus anciennes et
les plus fondamentales des Upanishads est exprimée dans les
phrases suivantes : « Yathakari yathacari thata bhavati», « Yat
karma kurute tad abhisampadyate » (« tel est 'homme, telles sont
ses actions, tel est son caractere » ; « selon ses actes, 1l en sera ainsi
pour lui »). Et le Taittiriya-Brahmana le dit encore plus clairement :
« Brahma n’a rien a voir avec le karma. » Ces axiomes influencent
encore aujourd’hui les sadhus chrétiens. Ce n’est pas le Juge divin
qui décide du sort de ’homme, mais ses propres actes. Selon une loi
Immanente, une créature pécheresse ne peut que rester éloignée de
Dieu, c’est-a-dire en enfer. Selon Sundar Singh, le jugement de Dieu
consiste dans le fait que le pécheur se voit lui-méme a la lumiere de
la présence de Dieu, et cette lumiere le convainc de son état de
péché et de perdition. De maniere remarquable, la pensée primitive
du karma est séparée de la conception du samsara et unie aux idées

140



johanniques — un exemple clair de syntheése créative entre la pensée
chrétienne et la pensée indienne.

L’absence d’insistance sur le tremendum dans la pensée
religieuse du sadhu et I'importance qu’il met sur 'amour dans I'Etre
divin conferent naturellement un caractere statique a sa conception
de Dieu. Le Dieu qui ne connait pas la colere ardente est le Dieu
éternellement au repos de tous les mystiques. Le Dieu tranquille
rend toutes choses tranquilles : « Dieu est repos ; Il est reposant
dans toutes Ses ceuvres»; « Il ceuvre tranquillement et sans
perturbation. » Comme Sundar Singh trouve son expérience la plus
satisfaisante de Dieu dans un état de paix profonde, il soutient que
le Dieu éternel, qui lui révele sa présence dans cette paix, ne peut
étre rien d’autre que « le repos méme ». Cette immobilité parfaite
qui entoure le Brahma des Upanishads et constitue le Nirvana
bouddhiste impregne également la conception mystique de Dieu de
Sundar Singh.

3. LA CREATION

L’Essence divine est pur Amour ; c’est cet Amour qui a poussé le
Dieu infini a sortir de la plénitude de Sa Gloire et de Sa Béatitude
pour créer un monde fini et créé. Sundar Singh met a nouveau
laccent sur la grande 1dée chrétienne, a laquelle Thomas d’Aquin a
donné une forme classique, selon laquelle Dieu a créé le monde afin
que d’autres étres puissent participer a Sa Nature divine. (I/ avait
l'intention de communiquer uniquement Sa perfection, qui est Sa
bonté.)

« Le but de Dieu dans la création n’est pas de compenser un manque
dans Son Etre, car Il est parfait en Lui-méme. Il donne la vie, car créer est
I’'essence méme de Sa nature. Donner aux hommes une joie réelle par Sa
Présence créatrice est I'essence méme de Son Amour. »

141



Le monde créé n’est pas identique a Dieu ; la conception que le
sadhu a de Dieu est dépourvue de cette couleur panthéiste qui
caractérise la cosmologie des Upanishads et des Vedas.

« Le voyant indien a perdu Dieu dans la nature ; le mystique chrétien,
en revanche, trouve Dieu dans la nature. Le mystique hindou considére
que Dieu et la nature ne font qu’un ; le mystique chrétien sait qu’il doit y
avoir un Créateur pour expliquer 'univers. »

Malgré cette différence essentielle entre Dieu et la nature, le
sadhu considére que les deux sont unis par des liens indissolubles ;
le monde visible et le monde invisible sont tous deux le reflet de
I'Etre infini de Dieu.

« Il existe d’innombrables étres dans les mondes visibles et invisibles.
Ainsi, les qualités infinies de Dieu se révélent de multiples facons. Chaque
partie, selon sa propre capacité, reflete un aspect de la nature de Dieu. »

A Tinstar d’un platonicien, le sadhu voit dans le monde visible
une « copie du monde invisible », « la révélation du monde spirituel
sous forme matérielle». Mais i1l complete cette conception
platonicienne par I'idée chrétienne de la révélation. Il n’hésite pas
a établir un parallele entre la nature et les Saintes Keritures.

Cette croyance en la révélation de Dieu dans l'ordre naturel
donne au sadhu cet amour intense de la nature que l'on retrouve
chez tant de mystiques chrétiens et non chrétiens. Les nombreuses
paraboles qu’il tire de la vie naturelle sont une preuve de ’amour
avec lequel 1l observe la nature et de la maniere dont il vit en
contact avec elle.

Le lien qui 'unit au monde animal est particulierement tendre.
A linstar de Francois d’Assise et d’autres mystiques chrétiens, il
voit méme dans la vie des animaux le reflet de 'amour divin. Un
jour, alors qu’il se trouvait en Suisse, un chat s’est blotti contre lui
avec confiance ; i1l ’'a accueilll tendrement en disant : « S1 'amour
d’une si petite créature est si grand, combien plus grand doit étre
Pamour du Créateur. » Car méme les animaux révelent 'amour de

142



Dieu, ils sont aussi les enfants de Dieu, les petits freres et sceurs de
’humanité.

« Saint Francois préchait aux oiseaux et aux animaux et les appelait
ses fréres et sceurs. Et ils sont véritablement nos fréres et sceurs, car ils
ont recu le don de la vie du méme Donateur. »

Pourtant, aussi merveilleuse que soit la révélation de Dieu dans
la nature, pour lui comme pour tous les mystiques, la révélation de
Dieu dans les profondeurs de 'ame humaine est quelque chose
d’infiniment plus grand.

« Un jour, j’ai trouvé une fleur et j’ai commenceé a réfléchir a son parfum
et a sa beauté. En méditant la-dessus, j’ai vu le mystére caché du Créateur
derriére Sa création. Cela m’a rempli de joie. Mais ma joie a été encore plus
grande lorsque je L’ai trouvé a 'oeuvre dans ma propre ame. »

Dans la pensée du sadhu, 'homme est un microcosme, un reflet
du macrocosme ; il est donc la forme la plus élevée de la révélation
de Dieu. Seul 'homme est capable de contempler la révélation de
Dieu dans la nature, miroir de Sa perfection infinie.

« Lhomme fait partie de 'univers ; il est un miroir dans lequel celui-ci
se reflete. Par conséquent, la création visible et invisible se reflete en lui.
Dans ce monde, il est le seul étre capable de comprendre la création
visible. Il est, pour ainsi dire, le langage de la nature. La nature parle, mais
sans mots. L’homme exprime ces murmures inarticulés de la nature dans
le langage humain. »

Ainsi, la création est une sorte d’échelle par laquelle les hommes
s’élevent vers une vision toujours plus claire de la perfection, de la
beauté et de 'amour de Dieu. Sundar Singh approuverait les
paroles de saint Bonaventure :

« Toutes les choses créées conduisent I’ame réfléchie et contemplative
vers le Dieu éternel, car elles sont la cour extérieure du temple qu’est sa
création, remplie d’échos, dimages et de représentations vivantes de
l’'activité divine. »

143



4. LE CHRIST VIVANT

Dieu se révele a travers 'ensemble du monde visible et invisible.
Et pourtant, le Dieu de la révélation est toujours le Dieu invisible.
Personne, pas méme ceux qui sont glorifiés au ciel, ne peut voir ce
Dieu invisible tel qu’il est. Il est invisible pour ’éternité.

« Lorsque je suis entré au ciel pour la premieére fois, j’ai regardé tout
autour de moi et j’ai demandé : “Ou est Dieu ?” Et ils m’ont répondu :
“Dieu est aussi peu visible ici que sur terre, car Dieu est infini. Mais le
Christ est ici, il est 'image du Dieu invisible, et c’est seulement en lui que
l’'on peut voir Dieu, ici ou sur terre.” »

Dans cette expérience d’extase, la relation mystérieuse entre le
Dieu «le plus caché et le plus manifeste» sexprime
merveilleusement. « Personne n’a jamais vu Dieu ; le Fils unique,
qui est dans le sein du Pere, c’est lui qui I'a révélé. » En Christ, le
Sauveur personnel, le Rédempteur qui s’est fait homme, nous
pouvons saisir ce profond mystere de 'Amour éternel. En Christ,
I'Infini descend au niveau de sa créature dans le besoin ; en Lui, 11
tourne Son visage vers 'hnumanité en quéte de Lui, et Son visage
est un visage humain plein de douceur et de bonté, toujours glorifié
par un sourire d’amour. Ce visage qui, pour reprendre une
merveilleuse expression de Luther, est « le miroir de la miséricorde
du Pere », le sadhu I’'a vu de ses propres yeux dans une vision lors
de sa conversion, et il le voit de ses yeux spirituels chaque fois qu’il
est autorisé a entrer au ciel dans 'expérience de I'extase. Ce n’est
qu’en Christ et a travers lui, et jamais en dehors de lui, que le sadhu
trouve possible toute expérience de Dieu, toute connaissance de
Dieu, toute vision de Dieu et de son amour. La connaissance de Dieu
a travers la nature n’est également possible que par la présence du
Christ, le Logos, dans ’ame. Dieu est en Christ, Dieu est Christ, et
Christ est Dieu, « tout en tous ». « Le Christ est mon Rédempteur,
I1 est ma Vie, Il est tout pour moi au ciel et sur terre. » La piété de
Sundar Singh est christocentrique de bout en bout. Nous sommes

144



sans cesse rappelés a Martin Luther qui, avec la méme
détermination (bien que souvent avec une vigueur polémique),
défend 1'idée que la foi en Dieu et la foi en Christ sont identiques.

« Nous ne connaissons pas Dieu en dehors du Christ. » Dieu n’est
Amour que lorsque « nous le voyons dans la personne du Christ ». « Il ne
s’est révelé nulle part ailleurs qu’en lui, de telle sorte que nous pouvons
voir son cceur et sa volonté. » « Ne laisse personne te persuader que tu
peux trouver Dieu ailleurs que dans le Seigneur Christ, et veille a n’avoir
d’autres pensées que lui... Ferme les yeux et dis : “Je ne connaitrai aucun
autre Dieu que mon Seigneur Christ.” »

Une créature finie ne peut contempler le Dieu éternel face a face
sans étre détruite dans cette mer ardente de puissance et de gloire ;
elle ne peut voir et comprendre le Dieu infini dans « Sa majesté
nue ». C’est pourquoi Dieu s’est revétu d'une forme humaine, s’est
montré sous une apparence humaine, a pris sur Lui la
ressemblance de 'homme. Le Christ s’adresse au sadhu, qui est
« assis aux pieds du Maitre ».

« Afin de guider les hommes vers le droit chemin, je n’ai trouvé aucun
meilleur moyen pour ma révélation que de devenir homme pour le bien de
I’'homme, afin que ’homme puisse comprendre que Dieu n’est pas une
puissance étrange et terrible, mais qu’ll est Amour, et qu’ll est semblable
a 'homme, qui a été créé a Son image. » « homme a un désir naturel de
voir Dieu ; nous désirons voir Celui que nous essayons d’honorer ; Lui seul
est infini. J’ai demandé aux paiens : “Pourquoi adorez-vous ces idoles ?”
IIs ont répondu : “Dieu est infini, et ces images ne servent qu’a nous aider
a rassembler nos pensées. Avec l'aide de ces symboles, nous pouvons
adorer, nous pouvons comprendre un peu.” Nous aimerions parler avec
Celui que nous aimons ; nous aspirons a Le voir. La difficulté est la
suivante : nous, créatures humaines, ne pouvons Le voir, car Il est infini.
Sinous pouvions devenir infinis, nous pourrions Le voir. Ici et maintenant,
nous sommes incapables de Le voir, Lui, notre Créateur, notre Pére, le
Donneur de vie. C’est pourquoi Il s’est fait chair: Il a pris une forme
humaine, limitée, afin que les hommes puissent ainsi Le contempler. »

Une fois encore, cette expérience du sadhu est éclairée par les
déclarations christologiques de Luther, qui sont étroitement liées

145



aux pensées des mystiques médiévaux, en particulier celles de
Suso. La substance divine éternelle — que Luther appelle Deus
absolutus, Deus nudus, Deus absconditus — est totalement invisible
et inaccessible a I'esprit humain. « Dieu habite dans une lumiére
inaccessible. » Entre ’essence divine et la nature humaine se trouve
un gouffre infranchissable. L’ame qui tente de connaitre Dieu par
ses propres forces est brisée par la terrible gloire de la vision. Par
ses propres efforts, ’'homme pécheur ne peut jamais trouver le
chemin qui mene au Dieu éternel. Mais ’essence la plus profonde
de Dieu est pure amitié et miséricorde ; et Dieu désire que 'homme
regarde directement dans son cceur. Il s’adapte donc a la
compréhension de 'homme ; il descend du ciel, se voile dun
modeste involucrum, s’offre dans une simple parabole (simililudo),
place devant ’'homme une image de lui-méme (imago sui), lui donne
un symbolum de sa sagesse et de son amour incompréhensibles, un
abri (umbraculum) qui le protege des rayons bralants du soleil
divin de midi. Le Deus nudus devient ainsi le Deus involutus, le
Deus absolutus cede la place au Deus incarnatus, le Deus
absconditus au Deus revelatus.

C’est sur ce voile humble, a travers lequel Dieu se révele — sur
le Fils de la Vierge couché dans une creche, sur 'Homme de douleur
suspendu a la croix — que 'homme qui cherche Dieu doit fixer son
regard, car dans ces images (imagines), dans ces « symboles »
(comme le dit clairement Luther), « 'homme trouve le Dieu qu’il
peut porter, Celui qui le réconforte, le restaure et le rachete ». Cest
donc le Fils incarné de Dieu « qui nous peint le coeur et la volonté
du Pere» (pingit). « Il est ce voile (involucrum 44) sous lequel la
Majesté divine s’offre avec tous ses dons, afin que tout pauvre
pécheur ose s’approcher de lui avec la certitude de trouver Dieu. »

« Le mystere du Dieu-Homme», du « Dieu incarné», dont
Luther a donné une présentation théologique si claire, est exprimé
par Sundar Singh dans une série de paraboles vivantes, qui
constituent son apologie du dogme chrétien de I'Incarnation.

« Il y a quelques années, j’ai vu un simple paysan a qui on montrait
une bouteille en verre rouge remplie de lait. On lui a demandé ce qu’il y

146



avait dans la bouteille. Il a répondu : “Du vin, du brandy, du whisky.” Il
ne pouvait pas croire qu’elle était remplie de lait jusqu’a ce qu’il voie le lait
en étre versé, car il ne pouvait pas voir la couleur blanche du lait a cause
de la couleur rouge du verre... Il en va de méme pour la personne du
Sauveur. Il s’est fait homme et sa divinité était cachée dans son humanité.
Les gens le voyaient fatigué, affamé et assoiffé, et ils disaient : “S’il est
Dieu, pourquoi est-il fatigué, affamé et assoiffé, et pourquoi prie-t-il
Dieu ?” Ils ne voyaient que son c6té humain et ne pouvaient croire qu’il
était vraiment divin. Mais ceux qui le suivaient et vivaient avec lui savaient
qu’il était plus qu’humain et qu’il était Dieu. »

« I1 y a quelques années, au Tibet, j’ai entendu l'histoire d'un roi qui
souhaitait transmettre un message a son peuple. Il confia cette mission a
ses serviteurs, mais ceux-ci refusérent de faire ce qu’il leur demandait. Le
roi, qui aimait ses sujets, décida alors de leur annoncer lui-méme le
message afin de se rendre compte de leurs difficultés. Il ne pouvait pas s’y
rendre en tant que roi, car il voulait que ses sujets lui parlent librement
de toutes leurs souffrances et de leurs détresses. Il changea donc de
vétements, quitta ses habits royaux et s’habilla comme un pauvre homme.
Il se rendit alors parmi son peuple et leur dit : “J’ai été envoyé par le roi
afin de connaitre toutes vos difficultés.” Les pauvres et les affligés lui firent
confiance et lui confiérent toutes leurs angoisses, et il vit comment il
pouvait les aider. Mais il y avait aussi des gens orgueilleux qui ne
pouvaient se résoudre a croire qu’'un homme aussi pauvre était vraiment
le messager du roi, alors ils se montrérent grossiers a son égard et le
chassérent. Plus tard, le roi vint vers ses sujets a la téte de son armeée,
dans toute sa splendeur royale, et le peuple eut du mal a le reconnaitre et
a croire qu’il s’agissait de la méme personne. Ils dirent : “Il était pauvre, et
maintenant il est roi.” Les orgueilleux qui 'avaient méprisé furent punis et
jetés en prison, mais ceux qui avaient été bons envers lui furent honorés
et leurs besoins furent satisfaits. Il en va de méme pour la Parole de Vie
qui s’est faite homme ; son peuple n’a pas vu sa gloire et I’a crucifié. Mais
les jours viennent ou nous le verrons dans sa gloire et ou nous saurons
qu’il est le méme Jésus-Christ qui a vécu comme un pauvre homme
pendant trente-trois ans sur cette terre. »

Croire en I'Incarnation n’est pas difficile pour Sundar Singh. La
croyance hindoue dans les différentes formes d’avatara (descente)
d’'une divinité sauveuse, ainsi que la croyance dans la divinité du
Gourou, particulierement mise en avant dans la religion sikhe, 'ont
en effet préparé a la doctrine chrétienne complete de I'Incarnation.
Ce qui lui était le plus odieux pendant la période critique qui a

147



précédé sa conversion, c’était le message chrétien de la mort
sacrificielle du Sauveur au Golgotha.

« Tant que j’étais hindou, je ne pouvais pas comprendre comment il
était possible que Dieu donne la vie par la mort du Christ. » « Le message
de la Croix était une folie pour mon entendement. » « Mais lorsque j’ai
appris a connaitre I’'amour de Dieu, et que cet amour a envahi mon coceur,
alors mon entendement s’est ouvert. »

Le fait que Sundar Singh considere la mort de Jésus comme une
véritable expiation est tres clairement démontré dans un discours
qu’il a prononcé dans le sud de I'Inde.

« Le Christ nous a réconciliés avec Dieu ; sur la croix, une main était
levée vers Dieu ; cette main ensanglantée montrait que la satisfaction était
compléte, et que 'expiation était accomplie par le sang. L’autre main était
tendue vers les pécheurs et déclarait que les hommes pouvaient désormais
s’approcher de Dieu. Les deux mains proclamaient la méme chose...
Depuis que cette réconciliation ou expiation a été accomplie, il n’y a plus
de séparation d’avec Dieu. »

Pour le sadhu, cependant, le mystere le plus profond de la mort
du Christ sur la croix ne réside pas dans I'expiation substitutive,
mais dans la révélation de cet amour divin qui se donne
entierement a ’homme.

« Le Christ savait que ni ’argent, ni l'or, ni les diamants, ni aucun
autre joyau ne suffiraient a procurer la vie a I’ame, mais que ce qu’il fallait,
c’était 'abandon de la vie pour la vie, I’'abandon de ’ame afin de sauver les
ames des hommes. C’est pourquoi Il a donné Sa vie pour la rédemption du
monde. » « Le Christ est venu pour révéler 'amour véritable et infini du
Pére, qui avait été caché depuis toute éternité, et par le don de sa vie pour
sauver toutes les ames, non seulement celles des justes, mais surtout
celles des pécheurs. De plus, il est venu montrer par sa mort et sa
résurrection que ce que le monde considére comme la mort réelle n’est pas
la mort du tout, mais la source de la vie. »

Une fois de plus, des histoires et des paraboles vivantes aident
le sadhu a comprendre cet amour insondable de Dieu.

148



« Il y a quelque temps, j’ai vu dans 'Himalaya deux villages séparés
I'un de l'autre par une montagne haute et infranchissable. A vol d’oiseau,
la distance entre les deux villages n’était pas grande, mais comme les
voyageurs devaient contourner la montagne, le trajet prenait une semaine
entiére. Un homme qui vivait dans 'un de ces villages eut lidée que s’il
était impossible de tracer un chemin par-dessus la montagne, il fallait en
creuser un a travers elle. Il a décidé de risquer sa vie pour réaliser son
idée... Il a commencé les travaux, mais peu avant 'achévement du tunnel,
il a été tué. Il a sacrifié sa vie pour tenter d’unir les deux villages. Cela m’a
fait penser au mur de séparation créé par le péché qui sépare ’'homme de
Dieu, et cette histoire m’a semblé étre une parabole montrant comment
Jésus-Christ a ouvert un chemin a travers la montagne du péché en
donnant sa vie pour nous. »

« I1 y a plusieurs années, je voyageais au Bhoutan, dans ’'Himalaya.
J’ai parlé aux gens de Jésus-Christ et j’ai insisté sur le fait que notre salut
dépendait de sa mort, la mort qu’il a subie pour nous. Beaucoup d’entre
eux ont dit: “Il est impensable que la mort d'un seul puisse sauver
beaucoup de gens.” Mais un jeune homme m’a répondu : “Non, c’est a la
fois possible et vrai ; je peux le dire parce que je ’'ai moi-méme vécu.” Je
pensais qu’il était chrétien, mais il ne savait rien du Christ. Je lui ai
demandé de me raconter son expérience, et il m’a raconté l’histoire
suivante : “Il y a trois mois, je voyageais dans les montagnes quand je suis
soudainement tombé dans le ravin. J’étais tellement blessé que j’ai failli
mourir d’hémorragie. Mon pére m’a emmené chez un médecin qui, apres
un examen approfondi, a déclaré qu’il ne pouvait rien faire pour moi. ‘S’il
avait des os cassés, a-t-il dit, je pourrais faire quelque chose pour lui. S’il
était malade, je pourrais lui donner des médicaments. Mais il a perdu son
sang. La vie du corps est dans le sang ; si nous perdons notre sang, nous
perdons notre vie ; je ne peux pas donner de sang au patient, donc je ne
peux pas l'aider.” Lorsque mon peére lui demanda s’il n’y avait vraiment
rien a faire pour moi, il finit par répondre : ‘Oui, s’il y avait quelqu’un qui
était prét a donner son sang — ou du moins une partie — pour lui, je
pourrais le sauver.” Mon pére, qui m’aimait énormément, se déclara
immeédiatement prét a le faire. Une veine a été ouverte et le sang de mon
pére a coulé dans mon corps. Mais comme mon pére €tait un homme age,
l'opération a été trop difficile pour ses forces ; il était tellement épuisé qu’il
est mort, mais j’ai été sauve.” Ainsi, a conclu le jeune homme a la fin de
son récit, “mon pére est mort pour moi. Parce qu’il m’aimait plus que tout,
il a donné sa vie pour moi”. J’ai alors pu lui expliquer la signification de la
mort du Christ a partir de cette expérience. “Tout comme tu es tombé de
la montagne, ai-je observe, et que tes blessures t’ont fait perdre ton sang,
nous sommes tombés par notre péché des hauteurs de la communion avec

149



Dieu et avons perdu notre vraie vie, qui est spirituelle. Mais le Christ est
mort pour nous sur la croix, il a versé son sang pour nous, dont les ames,
condamnées et mourantes, étaient précieuses a ses yeux. Ceux qui croient
en lui savent par expérience que le Christ est venu dans le monde pour
sauver les pécheurs.” »

« Un jour, alors que je voyageais dans ’Himalaya, j’ai vu quelque chose
qui m’a fait comprendre trés concretement ’'amour de Dieu. Dans un
village tibétain, j’ai remarqué une foule de gens debout sous un arbre en
feu, regardant vers les branches. Je me suis approché et j’ai découvert
dans les branches un oiseau qui volait anxieusement autour d'un nid
rempli de petits. La mere voulait sauver ses petits, mais elle ne pouvait
pas. Lorsque le feu a atteint le nid, les gens ont attendu avec impatience
de voir ce qu’elle allait faire. Personne ne pouvait grimper a larbre,
personne ne pouvait ’aider. Elle aurait pu facilement sauver sa propre vie
en s’envolant, mais au lieu de fuir, elle s’est assise sur le nid, couvrant
soigneusement les petits avec ses ailes. Le feu l’a saisie et ’a réduite en
cendres. Elle a montré son amour a ses petits en donnant sa vie pour eux.
Si cette petite créature insignifiante avait un tel amour, combien plus notre
Pere céleste doit-il aimer ses enfants, le Créateur aimer ses créatures ! »

La croix du Christ apparait aux yeux de Sundar Singh comme
la révélation supréme de 'amour divin. Mais cette révélation de
Pamour ne se limite en aucune facon a la mort du Christ au
Golgotha ; elle englobe toute la vie du Christ, depuis sa naissance a
Bethléem jusqu’a sa derniere priere sur la croix. « Toute la vie du
Christ fut une crucifixion et un martyre » : cette pensée profonde
tirée de I'Imitatio Christi revient sans cesse dans la pensée du
sadhu.

« Le Christ est resté trente-trois ans sur la croix. » Le Christ s’adresse
au sadhu en extase : « Lorsque je suis devenu homme et que j’ai pris sur
moi la lourde croix pour la rédemption de I’humanité, je 1’ai portée non
seulement pendant les six heures de ma crucifixion, ou pendant les trois
années de mon ministére public, mais pendant les trente-trois années de
ma vie. »

Selon la conception particuliere du sadhu, cette souffrance
permanente du Christ était due au fait que Lui, le Fils éternel de

150



Dieu, devait vivre dans un monde essentiellement étranger, dans
Patmosphere impure du péché.

Le Christ dit : « De méme qu'’il est difficile pour une personne pure de
passer ne serait-ce que quelques instants dans un endroit sale et
malodorant, il est extrémement répugnant pour ceux qui vivent en
communion avec moi de devoir vivre parmi des hommes pécheurs.
Imaginez donc combien il était difficile et douloureux pour moi, qui suis
saint et source de sainteté, de devoir vivre plus de trente-trois ans parmi
les pécheurs. Cela dépasse I'entendement humain. »

Sundar Singh voit le summum de la souffrance dans la
désolation du Christ sur la croix, qu’il ne tente pas d’expliquer,
contrairement a de nombreux penseurs chrétiens, mais qu’il prend
au pied de la lettre.

« Non seulement le monde a abandonné notre cher Seigneur, mais au
moment de sa mort, son Pére céleste 'a également laissé seul, afin qu’il
puisse remporter pour nous la victoire sur la croix. »

Pour le sadhu, Jésus-Christ est le Rédempteur et le Médiateur,
au sens propre du terme. Il a définitivement rejeté la conception de
la théologie libérale, selon laquelle Jésus de Nazareth préchait un
Evangile sans médiateur et enseignait l'accés direct de I'Ame
humaine au Pere.

« Ni la philosophie grecque ni la philosophie indienne ne nous ont rien
appris sur notre Pére céleste. Bouddha, qui était un grand maitre, n’a
jamais mentionné le Pére. Il est donc insensé de dire que les hommes
peuvent trouver Dieu sans le Christ. »

La parabole du fils prodigue, qui est 'argument favori de la
théologie moderne contre la doctrine traditionnelle de la
rédemption, est pour le sadhu une preuve de la nécessité d’un
médiateur. Paul Wernle affirme tres clairement (et d’'un point de
vue purement historique, il a peut-étre raison) : « Dans la parabole
du fils prodigue, il n’y a ni médiateur ni expiation ; dans la priere
du Seigneur, dans la demande de pardon, il n’y a ni “au nom de

151



Jésus” ni “pour le sang”; celul qui ajoute cet élément détruit la
pureté primitive du message... La soif de garanties objectives
auxquelles 'ame peut s’accrocher est loin de la pensée de Jésus. 11
nous donne toujours quelque chose de bien meilleur, Dieu lui-
méme, en tant que Pere, immédiatement saisi et retenu
fermement. » De maniere remarquable, le sadhu tente de parer
cette attaque avec la parabole elle-méme. Méme si son exégese est
historiquement douteuse, elle n’en reste pas moins tres suggestive,
et elle est significative pour le traitement systématique de la
question.

« Un jour, un pasteur est venu me voir et m’a dit : “Pensez a la parabole
du fils prodigue. Il n’avait besoin ni de médiateur, ni de rédempteur. Il est
allé directement vers le Pére.” Je lui ai alors répondu : “Vous devez
remarquer que le fils prodigue était déja en union avec son pére ; cela ne
faisait pas trés longtemps qu’il s’était €loigné de lui. Il connaissait le
chemin du retour, car il avait déja vécu avec son pére auparavant. Il n’avait
donc besoin de personne pour lui montrer le chemin du retour. Cette
parabole s’applique aux chrétiens. Il est tout a fait possible que certains
d’entre eux deviennent négligents dans leur vie spirituelle et perdent
pendant un certain temps le contact avec le Seigneur, mais ils connaissent
le chemin du retour. La parabole ne fait pas référence aux paiens, ni aux
nombreux chrétiens nominaux, qui ne connaissent pas le chemin vers le
Pere. »

(La faiblesse de cette explication réside dans le fait qu’elle passe
a coté du point essentiel de la parabole et met 'accent sur un détail
sans 1mportance. Ce qui est déterminant dans la parabole — et il
s’agit bien d'une parabole, et non d’'un récit allégorique —, ce n’est
pas le fait que le fils ait retrouvé le chemin de la maison, mais
Iaccueil joyeux qu’il a recu et la maniere dont il a été honoré devant
le fils ainé qui était resté a la maison et avait fait son devoir.)

Pour le sadhu, la vie du Christ sur terre est une réalité
historique absolue. Sa naissance dans 1’étable de Bethléem, ses
pérégrinations a travers la Palestine, sa mort au Golgotha sont
pour lui des faits au sens littéral du terme. Reléguer « I’histoire du
salut » au domaine psychologique et métaphysique, comme le font

152



tant de mystiques chrétiens, lui est tout a fait étranger. Le Jésus
de Nazareth qui a parcouru la Palestine est identique au Fils
éternel de Dieu et Sauveur qui lui est apparu lors de sa conversion,
et dans le ciel duquel il est autorisé a passer des heures d’extase
encore et encore. L'intensité avec laquelle il aspirait a visiter la
patrie de Jésus et I'amour profond qui I'emplissait lorsqu’il se
trouvait réellement dans les lieux saints montrent a quel point la
fo1 du sadhu est naive, totalement insensible aux problemes de la
critique biblique. Son coeur battait plus fort lorsqu’il réalisait que
le méme Sauveur avec lequel 1l était en contact si étroit par la priere
avait foulé ces mémes champs pendant son pelerinage terrestre.

Mais malgré cette foi enfantine qui ne songe jamais a relacher
ou a rompre le lien entre le Jésus historique et le Christ éternel, le
sadhu est exempt du réalisme grossier qui caractérise les théories
« religieuses-historiques » de tant de théologiens contemporains.
Cela se manifeste dans sa conception spirituelle tendre de la mort
sacrificielle du Christ, qui contraste fortement avec la théologie
sanglante grossiere de tant de chrétiens occidentaux. Sundar Singh
n’hésite pas a parler du « sang spirituel éternel du Christ », seul a
posséder le pouvoir rédempteur.

En réponse a la question pointue d’un théologien suisse : « Comment
expliquez-vous le verset le sang de Jésus-Christ nous purifie de tout
péché ? », le sadhu répondit : « Au sens spirituel. Cette purification ne peut
avoir lieu que par la foi... Tout dépend de la foi. Ce n’est pas le bois de la
croix qui a le pouvoir merveilleux de guérir du péché, mais ce qui se passe
est similaire a ’histoire du serpent d’airain : ceux qui le regardaient étaient
guéris et ceux qui le méprisaient et niaient son pouvoir mouraient. Tout
dépend de 'obéissance et de la foi. La purification du péché est la réponse
a la foi de ceux qui regardent le Rédempteur sur la croix. » Au chanoine
Streeter, Sundar Singh a dit : « L’expiation et le sang qui nous lave de nos
péchés signifient que nous sommes greffés en Christ, moi en lui et lui en
moi. La branche qui est greffée sur I’arbre est ameére, mais une fois greffée,
la séve sucrée de ’arbre coule dans la branche et la rend douce. »

Plus importante encore que cette tendance spirituelle du sadhu
est le fait que sa foi en Christ oscille également entre les deux poles

153



de la conception complete du Christ : le Christ de I’histoire dans le
passé et le Christ vivant dans le présent. A un moment donné, Dieu
s’est fait homme ; il a fait irruption dans 'espace et le temps sous
une seule personnalité humaine, voilée sous une humble forme
humaine, en Jésus de Nazareth. Mais ce Jésus de Nazareth
n’‘appartient pas au passé; non, en tant que Christ vivant, il
transmet sans cesse la puissance et 'amour divins aux ames
humaines pécheresses. « Le Christ vit réellement parmi nous, tout
comme il le faisait il y a plus de mille neuf cents ans. » Clest la
révélation du Christ vivant, et non I’histoire du Jésus historique,
qui a fait du sadhu son disciple.

« Quand les gens me demandent : “Qu’est-ce qui a fait de vous un
chrétien ?”, je ne peux que répondre : “C’est le Christ lui-méme qui a fait
de moi un chrétien.” Quand il s’est révélé a moi, j’ai vu sa gloire et j’ai été
convaincu qu’il était le Christ vivant. » « Je ne crois pas en Jésus-Christ
parce que j’ai lu des choses a son sujet dans la Bible - je l’ai vu, je l'ai
expérimenté et je le connais dans mon expérience quotidienne. » « Ce n’est
pas parce que j’ai lu les Evangiles, mais a cause de Celui dont je lis la vie
dans les Evangiles que je suis devenu ce que je suis. » « Avant méme ma
conversion, j'aimais son enseignement ; il est magnifique. Mais mes doutes
n‘ont été balayés que lorsque j’ai pris conscience que le Christ était
vivant. »

A partir de sa propre expérience personnelle, le sadhu ne se
lasse jamais de souligner la vérité selon laquelle le Christ n’est pas
une simple personnalité historique dont nous parle le Nouveau
Testament, mais « une réalité vivante, qui doit étre expérimentée »,
une puissance continuellement a 'ceuvre qui doit saisir le coeur de
I'homme. « Etre chrétien signifie accueillir le Christ dans son ame. »
« La Bible nous parle de Jésus-Christ, mais il ne vit pas dans ces
pages, mais dans nos coeurs.» C(C’est précisément parce que
I'élément décisif est le contact avec le Christ vivant que le « plan du
salut » ne peut jamais étre ’essence méme de la foi chrétienne. Ce
n’est pas la connaissance de certains faits historiques qui conduit a
une communion intérieure avec le Christ, mais c’est I'inverse : la
communion du coeur avec le Christ est la condition préalable

154



indispensable a une bonne compréhension du plan du salut. « Le
christianisme est fondé sur le Christ vivant, qui est toujours avec
nous. »

« Bien sur, il faut connaitre la Bible. J’aime la Bible, car c’est elle qui
m’a conduit au Sauveur, au Sauveur qui est indépendant de ’histoire. Car
I’histoire parle du temps, mais le Christ nous parle de I’éternité... Du point
de vue de l'histoire, il est important de connaitre la Bible. Mais méme si la
Bible venait a disparaitre, personne ne pourrait m’enlever ma paix ;
j'aurais toujours mon Christ. La Bible m’a beaucoup appris sur le Christ.
Le grand fait historique, c’est le Christ lui-méme. »

Ala question « Dans quel sens comprenez-vous la résurrection ?
La considérez-vous comme un fait qui s’est produit il y a deux mille
ans, ou comme quelque chose qui a encore un sens pour chacun
d’entre nous ?», le sadhu a répondu : « C’est un fait vivant. Si le
Christ n’était pas mort, et s’il n’était pas vivant aujourd’hui, le
christianisme n’aurait rien a offrir au monde qui ait plus de valeur
que les autres religions. C’est le Christ vivant qui fait le
christianisme. »

« Un chrétien indien qui avait beaucoup voyagé a dit un jour : “J’ai vu
la tombe de Mahomet. Elle était magnifique, ornée de diamants et d’autres
joyaux. Et les gens m’ont dit : ‘Ici reposent les ossements de Mahomet.’
J’ai vu la tombe de Napoléon, et ils m’ont dit : ‘Ici reposent les ossements
de Napoléon.” Mais quand j’ai vu le tombeau du Christ, il était vide ; il n'y
avait pas d’ossements a l'intérieur.” Le Christ est le Christ vivant. Le Saint-
Sépulcre est vide depuis prés de deux mille ans. Mon coeur aussi est ouvert
au Seigneur. Il vit en moi ; il est le Christ vivant parce qu’il continue a
vivre dans la vie des chrétiens. Les vrais chrétiens ne sont pas ceux qui se
disent chrétiens, mais ceux qui possedent le Christ. »

« Beaucoup de chrétiens sont comme Marie, qui aimait Jésus et qui est
allée le voir dans son tombeau alors qu’il était déja ressuscité. Elle aimait
Jésus de tout son cceur, et pourtant, lorsqu’elle I'a vu a l'extérieur du
tombeau, elle ne ’'a pas reconnu. Sa vue était aveuglée par les larmes ;
c’était comme si un brouillard devant ses yeux I’'empéchait de le voir. Il en
va de méme pour de nombreux chrétiens ; ils aiment Jésus sans voir en
lui le Sauveur ressuscité d’entre les morts, le Christ vivant. Ils ne peuvent
pas le voir a cause du brouillard du péché et de l'erreur ; leurs yeux sont

155



aveuglés par les larmes du chagrin. Mais lorsqu’ils ouvrent leur cceur au
Christ, alors ils le reconnaissent. »

En mettant 'accent sur I'aspect éternel de toute I’histoire de la
rédemption, le sadhu rejoint une fois de plus Luther. Luther ne se
lasse jamais d’insister sur le fait que 'acte divin de rédemption est
un acte éternel, « un présent éternel», non pas un simple fait
historique, mais quelque chose qui « depuis toute éternité était a
Pceuvre dans le conseil secret de Dieu », que depuis toute éternité,
« avant la fondation du monde », le Christ est ’Agneau qui a été
1mmolé pour les péchés du monde.

Sundar Singh dit :

« L’or, ’'argent et les diamants étaient cachés dans la terre bien avant
que quiconque ne connaisse leur existence. Ainsi, le gisement insondable
de 'amour divin existait bien avant que Jésus, I’'amour incarné, ne révele
au monde les “richesses ineffables” de la réalité divine. »

Pour Luther, la rédemption est un fait divin éternel et intérieur
qui ne devient « visible » qu’a travers les faits historiques de la
naissance, de la mort et de la résurrection du Christ et, pour
reprendre ses propres mots, « ce n’est pas simplement une douce
chanson racontant une histoire qui s’est déroulée il y a mille cinq
cents ans, mais... c’est un cadeau présent et un don d’amour qui
demeure pour toujours ».

Sundar Singh va cependant plus loin. Comme beaucoup de
mystiques chrétiens, il considere que 'ceuvre du Christ dans 'ame
humaine individuelle se situe a un niveau plus élevé que son
activité pendant son apparition sur terre. Ce n’est pas l'histoire,
mais la vie intérieure profonde qui est la sphere particuliere de la
révélation du Christ, sa sphere d’activité la plus sacrée. « Le cceur
est le trone du Roi des rois. »

Dans son extase, Sundar Singh entendit la parole du Christ : « Le sein
de la Vierge, dans lequel j’ai passé de nombreux mois sous forme humaine,
n’était pas un lieu aussi sacré que le cceur du croyant, dans lequel j’ai ma
demeure pour toujours et que je transforme en paradis. »

156



Cela nous rappelle des pensées similaires des mystiques
médiévaux, qui trouvent un écho dans les sermons de Noél de
Luther.

Maitre Eckhart écrit : « La naissance du Divin dans une ame vierge ou
pure vaut plus pour Dieu que la naissance réelle a Bethléem. » Luther dit :
« L’Enfant sera plus tien qu’il n’est le Fils de Marie. » « Car s’il était né mille
fois, oui, et des centaines de milliers de fois, et s’il n’était pas né en nous,
cela ne nous profiterait en rien. »

Cet effort pour passer des faits historiques de la rédemption a la
sphere de 'assurance immédiate et personnelle n'implique pas que
nous expliquions les faits historiques dans un sens purement
subjectif ; il n’implique pas non plus un déni de leur réalité
objective ; 1l s’agit plutot d’'une tentative pour passer du simple
assentiment intellectuel a 'expérience intérieure la plus profonde,
du passé au présent immédiat, de la sphere de 'espace et du temps
a celle de la réalité divine éternelle.

Le Christ vit et ceuvre éternellement ; mais ce Christ éternel
n‘est autre que Celul qui a marché sur cette terre. Dans un
magnifique passage, le sadhu exprime la conviction chrétienne
séculaire selon laquelle «dJésus-Christ est le méme hier,
aujourd’hui et éternellement ».

Christ dit : « Avec le méme doigt avec lequel j’ai écrit la condamnation
de Belshazzar sur le mur, j’ai écrit sur le sol les péchés cachés de ces
hommes qui, aveugles a leur propre péché, auraient condamné la femme
qu’ils avaient surprise en flagrant délit d’adultére, de sorte quun par un,
ils se sont éclipsés discrétement, honteux et coupables. Avec le méme
doigt, je montre encore a mes serviteurs, dans le silence de leur cceur, les
blessures causées par leurs péchés. Et avec ce méme doigt, je les guéris
lorsqu’ils se repentent. Avec ce méme doigt, je conduirai mes enfants hors
de ce monde vers l'autre, vers leur demeure de repos et de paix éternelle,
et ils s’accrocheront a moi comme de petits enfants s’accrochent a la main
de leur pére, ou qu’il aille. »

Dans toutes ses ceuvres publiques, Sundar Singh met fortement
I'accent sur la divinité du Christ : la foi dans le Christ vivant comme

157



Sauveur et Seigneur; et la raison en est claire. Comparée au
contact spirituel personnel avec un Sauveur divin éternel,
Padmiration pour 'homme Jésus en tant que maitre religieux et
exemple moral semble bien pauvre et maigre. C’est pourquoi,
lorsqu’il était en Europe, le sadhu n’hésitait pas a critiquer assez
librement la conception rationaliste moderne de Jésus en tant que
maitre éthique, qui menace de balayer le caractére essentiel de la
religion chrétienne : en effet, il mettait tout le poids de son
expérience personnelle du Christ dans la balance pour s’y opposer.

« Il y a beaucoup de gens qui n’entrent jamais en contact personnel
avec le Christ » et « qui ne jouissent jamais de la préciosité indicible de la
communion et de 'amitié personnelles avec Lui ; ils ne connaissent le
Christ que par la théologie ou du point de vue de lhistoire ». « Par
conséquent, ils ne peuvent que le considérer comme un saint homme, un
maitre moral d’'une grande éloquence et d'un grand magnétisme, ou peut-
étre comme un génie religieux exceptionnel. » « Ils le connaissent comme
le bon Maitre ; ils honorent son beau caractére et sa pureté ; mais ils ne
peuvent croire en sa divinité. Ils ne peuvent voir en lui le divin
Rédempteur. Mais a ceux qui le désirent et le demandent, Dieu donnera le
pouvoir de voir cette vérité. »

« Le Christ n’est pas venu pour nous enseigner, mais pour nous
racheter du péché et du chatiment. Par son enseignement seul, il n’aurait
pas pu racheter les pécheurs ; il a da donner sa vie. » « Le Christ ne se
contente pas de parler des dons spirituels, il nous les donne. » « Il n’a pas
seulement enseigné 'amour ; il a accompli son enseignement en donnant
sa vie. » « Le Christ ne désire pas tant étre un exemple que vivre en nous ;
il veut étre en nous la source d’une vie nouvelle. » « Il n’est pas vrai de dire,
comme certains le font, que le Christ n’est qu'un grand homme, un
prophéte, qu’il ne peut pas nous aider. Non, il est notre Sauveur qui est
avec nous jusqu’a la fin du monde. Nous pouvons dire : il sauve les
pécheurs a la fois de l'intérieur et de l’extérieur, de l'intérieur en nous
donnant une nouvelle vie, de 'extérieur parce qu’il nous protége et nous
défend, et enfin nous conduit dans notre demeure céleste. » « Un simple
grand homme ne pourrait jamais dire : “Je suis avec vous tous les jours,
jusqu’a la fin du monde.” Seul le Christ pouvait dire cela ; il est descendu
du ciel ; il n’est pas loin ; il est avec nous. » « Demandez a ceux qui vivent
avec lui qui est Jésus-Christ. Le Christ vivant a si merveilleusement
changé la tonalité de leur vie que, méme sur terre, ils sont déja au ciel. »

158



« La divinité du Christ et la rédemption sont des vérités absolument
fondamentales. Sans elles, le christianisme n’a plus de message a
transmettre ; il n’est alors plus qu’un systéme éthique comme le
bouddhisme. Vous ne pouvez trouver de meilleur caractére moral que celui
de Bouddha, mais son ame n’a jamais été satisfaite. » «J’ai étudieé
I’'hindouisme ; je crois que si nous ne recevons que l'aspect extérieur du
Christ et rejetons son €tre intérieur — sa divinité —, notre christianisme ne
vaudra pas mieux que ’hindouisme. Vous pouvez l'appeler comme vous
voulez — rationalisme, nouvelle théologie, nouvelle religion — cela ne sert a
rien, c’est pire que le paganisme. »

Comme toutes les grandes personnalités chrétiennes, Sundar
Singh est un fervent défenseur de la divinité du Christ. La maniere
dont 1l défend cette vérité centrale du christianisme le rapproche
une fois de plus de Luther. Ce dernier ne saurait trop insister sur
sa conviction que le Christ est le Dieu sauveur, source du pardon et
du salut ; il n’est donc pas un simple exemple humain a imiter
extérieurement. « C’est pourquoi, dit Luther, ceux qui attaquent et
nient la divinité du Christ perdent tout le christianisme et ne valent
pas mieux que les Turcs et les paiens. »

Mais les idées « christologiques » de Sundar Singh different de
la christologie de Luther dans 'accent qu’il met sur la communion
avec le Christ par la priere. La parole de I'Ecriture ne suffit pas ; la
Bible seule ne peut conduire personne a la foi en Christ. Gourou
Nanak a dit : « Les panditas (les érudits) lisent les puranas (les
écrits sacrés), mais ils ne savent pas comment trouver Dieu dans
leur propre coeur. » Sundar Singh dit la méme chose a propos de
nombreux chrétiens dans leur relation a la Bible : « Beaucoup de
chrétiens ne peuvent pas trouver la précieuse présence vivifiante
du Christ comme une réalité, car le Christ ne vit que dans leur téte
ou dans leur Bible, et non dans leur cceur. » Seul celui qui regoit le
Christ dans son cceur par la priere peut étre vraiment convaincu de
sa divinité. Seul celul qui est entré en contact vivant avec le Christ
par la priere, qui a fait 'expérience de sa miséricorde et de sa
puissance, et qui le connait « personnellement » — lui seul est en
mesure de croire que ce Sauveur est le méme que 'homme qui a
vécu et souffert autrefois en Palestine.

159



« Tous ceux qui vivent avec lui dans la priére savent qu’il est le Dieu
incarné qui est venu dans le monde pour sauver les pécheurs. » « Personne
ne peut comprendre qui est Jésus-Christ, sauf ceux qui vivent avec lui. Ce
n’est que lorsque nous vivons avec lui dans une véritable communion qu’il
peut se révéler a nous. » « Il y a une grande différence entre ceux qui savent
quelque chose sur lui et ceux qui le connaissent personnellement. » « Il est
inutile de connaitre des choses qui ont un rapport avec le Christ ; nous
devons Le connaitre Lui-méme. Nous pouvons comprendre ce que les gens
disent de Lui dans les livres, mais nous ne pouvons apprendre a Le
connaitre personnellement que par la priére. Je savais aussi des choses
sur Lui, mais cela ne servait a rien. Ce n’est que lorsque j’ai commencé a
prier qu’ll s’est révélé a moi. »

Le Christ dit : « Si vous parlez a un homme né aveugle des différentes
couleurs - rouge, bleu, jaune et leurs variations —, il n’a aucune conception
de leur splendeur et de leur beauté, et il est tout a fait incapable de les
apprécier, car il ne fait que les connaitre par oui-dire ; il connait leurs
différents noms, certes, mais il ne pourra jamais avoir une idée réelle des
différentes couleurs tant que ses yeux ne seront pas ouverts. En fait, les
couleurs sont trés éloignées de son expérience. Il en va de méme pour les
yeux de ’esprit. Un homme peut étre aussi savant que possible, mais tant
qu’il n’aura pas recu la vue spirituelle, il ne pourra pas Me connaitre, ni
voir Ma gloire, ni comprendre que Je suis le Dieu incarné. »

« Avec nos yeux, nous pouvons voir beaucoup de choses; nous
pouvons voir les gouttes de collyre qui servent a soigner nos yeux ; elles
sont dans un flacon. Mais une fois qu’elles ont été mises dans nos yeux,
nous ne les voyons plus. Nous sentons qu’elles nous ont fait du bien, mais
nous ne les voyons plus. Ainsi, une personne peut dire: jai un
médicament dans les yeux et je ne peux pas le voir. Lorsque le Christ était
en Palestine sous forme humaine, beaucoup de gens Le voyaient ; mais
aujourd’hui, alors qu’ll vit dans nos cceurs, nous ne pouvons pas Le voir.
Comme un médicament, Il purifie de toute forme de péché notre faculté
spirituelle de voir. Bien que nous ne puissions pas Le voir, Il nous rachéte ;
nous le savons, car nous sentons la présence de Dieu dans nos vies. Nous
ne pouvons pas dire que nous le ressentons avec nos sens physiques ;
cette conscience n’est ni une émotion, ni une agitation ; quand je parle de
sentiment, je veux dire que nous prenons conscience de la présence du
Christ d’'une maniére réelle et intérieure. »

Ainsi, la fo1 en la divinité du Christ nait de l'expérience
immédiate du cceur. Celui qui a appris a se sentir chez lui aupres

160



du Sauveur éternel dans la priere, celui qui a été autorisé a
contempler le visage humain et aimant du Christ dans la priere, est
en mesure d’affirmer ce formidable paradoxe : que le Sauveur-Dieu
éternel, le Rédempteur de I’ame humaine, est descendu de sa
demeure infinie dans le domaine fini du temps et de ’espace. Mais
1l ne nous appartient pas de rester sur terre avec le Fils incarné.
Nous devons monter au ciel. Comme pour le grand Apotre des
nations, qui a vu le visage du Seigneur glorifié sur le chemin de
Damas, les paroles suivantes s’appliquent également a Sundar
Singh : « Nous avons connu le Christ selon la chair, mais désormais
nous ne le connaissons plus ainsi... Les choses anciennes ont
disparu ; voici, toutes choses sont devenues nouvelles. »

Tout comme la christologie du sadhu est conditionnée par son
expérience personnelle, il en va de méme pour sa conception de la
Trinité. La conception purement métaphysique de la Trinité, qui
est devenue l'idée acceptée dans I'Eglise catholique, ne traite que
du mystere de la relation au sein de la divinité. Selon la doctrine
catholique, I'activité extérieure de Dieu est toute une, et les ceuvres
de rédemption et de sanctification ne sont « attribuées » qu’au Fils
et a I'Esprit. La conception plus ancienne (et, pour mieux dire,
encore peu développée) de la Trinité est, au contraire, celle de
« I’économie du salut», qui voit la révélation historique de Dieu
dans le Fils et 'ceuvre de 'Esprit dans ’ame individuelle. Sundar
Singh, qui ne connait rien de ces subtilités théologiques, a
inconsciemment adopté cette derniere conception comme sienne. Il
habille sa conception de la Trinité d'une belle parabole qui était
utilisée par Sabellius dans I’Eglise primitive :

Le Christ lui dit : « Moi, le Pére et ’'Esprit, nous sommes un, comme la
chaleur et la lumiére sont dans le soleil, bien que la lumiére ne soit pas la
chaleur et que la chaleur ne soit pas la lumiére. Les deux sont un, mais
leur manifestation a 'extérieur du soleil se fait de maniére trés différente.
De la méme maniére, Moi et le Saint-Esprit qui procéde du Pére, nous
donnons la lumiére et la chaleur au monde. Le feu baptismal de 'Esprit
brule toutes les formes de péché et de mal dans le coeur des croyants, et
les prépare pour le ciel par cette ceuvre de purification et de sanctification.
Je suis la Vraie Lumiére : je tire les pécheurs de ’'abime des ténebres, je

161



les guide sur le droit chemin et je les conduis vers la félicité du ciel.
Pourtant, nous ne sommes pas trois, mais un — comme le soleil est un, et
non trois. » Le sadhu développe encore cette pensée : « Quand je m’assois
au soleil, je ne profite pas d’abord de la chaleur, puis de la lumiére, je
profite des deux a la fois. Personne ne peut cependant dire que la chaleur
et la lumiére du soleil sont une seule et méme chose. Le soleil peut
réchauffer les hommes et la nature, tandis que ses rayons sont cachés
derriéere les nuages. Par temps froid en hiver, le soleil peut briller
clairement sans donner de chaleur. La lumiére et la chaleur ne sont pas
la méme chose. Mais généralement, lorsque le soleil déverse ses rayons
sur nous, nous ressentons a la fois la lumieére et la chaleur. »

Cette parabole en particulier montre le génie du Sadhu pour
rendre clairs et vivants les mysteres les plus profonds de la foi
chrétienne.

5. LE SALUT

« Le Christ reflete la splendeur de la gloire de Dieu, et c’est a
son 1image que Dieu a créé 'homme. Il est le véritable miroir du
Divin : chez tous les autres hommes, ce reflet est confus et terne. »
Chez le pécheur, cette ressemblance avec le Créateur éternel est
défigurée et souillée, mais elle est toujours présente. Méme un
homme dégradé porte en son ame les traces de la noblesse divine.
Le péché semble détruire cette ressemblance divine, mais en soi, le
péché n’a pas d’existence.

« Le péché n’a pas d’existence indépendante ; personne ne peut donc
dire qu’il s’agit de quelque chose qui a été créé. Ce n’est qu’'un nom pour
désigner un état d’esprit ou une disposition. Il n’y a qu'un seul Créateur
et Il est bon, et un bon Créateur ne peut créer rien de mauvais, car cela
contredirait Sa propre nature. De plus, il ne peut y avoir d’autre étre qui
ait créé quoi que ce soit en dehors du Créateur. Satan ne peut que nuire
a ce qui a déja été créeé ; il n’a pas le pouvoir de créer. Le péché, par
conséquent, ne fait pas partie de la création et n’a pas d’existence
indépendante. Ce n’est qu'un état d’esprit qui conduit a l'erreur et a la
destruction. Par exemple, la lumiére a une existence réelle, tandis que
l'obscurité n’est que 'absence de lumiére. Le péché ou le mal n’a donc pas

162



d’existence indépendante ; il n’est que ’'absence ou la négation du bien. »
« Le péché est le nom donné a cet acte de volonté propre qui s’oppose
délibérément a la volonté de Dieu. »

I1 est en effet surprenant de retrouver dans la pensée religieuse
de ce disciple chrétien indien « naif » la doctrine néo-platonicienne
du péché, qui a été acceptée par Origene, Denys I'’Aréopagite,
Augustin, Thomas d’Aquin, Maitre Eckhart et Julienne de Norwich.
Non seulement la terminologie, mais aussi le symbolisme de la
lumiere et des ténebres appartiennent a cette école de mysticisme
néo-platonicien qui a été absorbée par le christianisme.

Dans une autre belle parabole, Sundar Singh tente de montrer
que le péché n’existe pas en soi; 1l gagit simplement dune
Interruption de la vie normale de communion avec Dieu.

« Un jour, alors que je voyageais des Etats-Unis vers I’Australie, il n'y
avait pas d’informations radio ; une tempéte avait tellement perturbé
l'atmosphére qu’aucun message ne pouvait passer. De la méme maniére,
le péché perturbe 'atmosphére spirituelle, de sorte que nous ne pouvons
pas entendre la voix de Dieu. »

Mais bien que la doctrine du péché du sadhu soit teintée des
conceptions négatives de la théologie mystique, sa doctrine du salut
est profondément évangélique. Le probleme du péché et de la grace
est pour lui le probleme central du christianisme.

« Jésus-Christ sauve son peuple de ses péchés : c’est la le coeur méme
du christianisme. Il libére ceux qui croient en lui de leur culpabilité par le
don du pardon ; et il les libére de la domination du péché en leur
permettant de le surmonter. »

L’hymne a la louange de la gratia sola, chanté par Augustin et
repris par Luther, résonne pleinement et clairement dans la
prédication du sadhu. Le salut est le don et la grace purs, immérités
et injustifiés de Dieu.

163



« Je peux témoigner, d’aprés ma propre expérience, que la paix du
coeur ne peut jamais €tre atteinte par nos propres efforts ; au contraire,
nous devons la recevoir de Jésus-Christ lui-méme par la priére. »

Avec une énergie qui rappelle celle de Luther, le sadhu déclare
a maintes reprises dans ses discours que nous ne pouvons jamais
atteindre le salut, le pardon, la justification aux yeux de Dieu ou la
paix véritable par nos propres efforts. Dans sa jeunesse, 1l a appris
par une expérience amere que le salut ne peut étre atteint méme
par la plus intense activité personnelle.

« [ nous est impossible d’atteindre notre propre salut... Les bons
enseignements éthiques semblent louables, mais ils ne ménent a rien. Un
poisson pris dans un filet peut voir a une certaine distance devant lui, il
peut méme bouger un peu, mais il reste prisonnier... S’il essaie de se
libérer, il réalise d’autant plus douloureusement qu’il est prisonnier. Mes
études ont élargi mon esprit, mais malgré tout, j’ai découvert que j’étais
pris dans le filet du péché. Je ne suis pas le seul a ressentir cela : j’ai
rencontré de nombreux Indiens qui avaient renoncé au monde, qui
vivaient dans des grottes dans la jungle ou ils s’efforcaient de toutes leurs
forces de trouver le chemin de la liberté spirituelle, mais tous leurs efforts
étaient vains. Ils ne faisaient que s’empétrer davantage dans le filet...
Beaucoup d’entre eux ont toutefois continué a chercher jusqu’a ce qu’ils
trouvent le Christ... Le Christ a brisé les chaines du péché, et ils ont été
libérés. »

Le Christ dit : « Les feuilles de figuier ne suffisaient pas a couvrir Adam
et Eve. C’est pourquoi Dieu leur a donné des manteaux de peau. De la
méme maniére, les bonnes ceuvres ne suffisent pas a sauver les hommes
de la colére a venir. Rien ne saura les sauver, sauf la robe de ma justice. »

« Beaucoup de gens, en particulier ceux qui n’ont pas recu le Sauveur,
disent : “Faites le bien, et vous serez sauvés.” Mais, pour étre tout a fait
franc, ceux d’entre nous qui ont cherché le salut selon leurs propres
méthodes et par leurs propres forces doivent avouer qu’ils ont
complétement échoué dans leur quéte. Une personne qui dit “un homme
peut se sauver lui-méme” est comme un homme debout prés d’'un puits,
une corde a la main, qui dit a un pauvre malheureux tombé dans le puits :
“Viens, attrape la corde, et je te sauverai.” Mais '’homme qui est dans le
puits répond tout naturellement : “Si j’étais capable de sortir tout seul, je
n’aurais bien sur pas besoin de corde. Quel idiot tu es de rester la a parler
ainsi...” Il en va exactement de méme pour ceux qui disent que 1'on peut
étre sauvé par les bonnes ceuvres. Ils ne font aucun progres, ils ne

164



recoivent aucune réponse a leurs priéres. Jésus-Christ nous a montré une
autre voie. Il est descendu sur terre et a tendu la main pour nous sortir de
notre péché et de notre honte. »

« Un jour, je rendais visite a un ami. Il m’a montré un morceau de fer
qui avait la merveilleuse faculté d’attirer le métal vers lui. C’était un
aimant, et il le déplacait sur la table, sur laquelle se trouvaient des objets
en or, en argent et en fer. Lorsque 'aimant s’approchait du fer, il Iattirait
vers lui, mais il n’avait pas le pouvoir d’attirer ’or ou 'argent, qui étaient
pourtant bien plus précieux. Cet incident m’a rappelé ces paroles de
Jésus : “Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les pécheurs.” Celui
qui se sent juste, qui pense que sa foi lui suffit et qu’il n’a pas besoin de
Sauveur, sera laissé seul. Jésus-Christ ne peut lattirer a lui. »

Le salut que 'homme rec¢oit comme un don gratuit, sans aucun
effort de sa part, par la miséricorde de Dieu, est le pardon des
péchés. Mais le pardon des péchés seul (ou le simple fait de passer
sous silence certaines mauvaises actions) ne peut apporter un salut
complet, permanent et abondant. Il ne suffit pas de couper les
différentes pousses de 'arbre du péché ; il faut arracher les racines
et creuser et renouveler tout le sol autour de ’arbre. Le salut et la
rédemption sont quelque chose de bien plus large que le pardon des
péchés ; 1ils 1mpliquent la destruction radicale du mal, le
renouvellement de tout ’étre, une naissance totalement nouvelle et
la sainteté.

« Beaucoup de gens disent que le salut est le pardon des péchés, et
bien sur, c’est en partie vrai. Mais le salut complet et parfait est la
libération du péché, et pas seulement le pardon des péchés. Jésus-Christ
est venu non seulement pour pardonner les péchés, mais aussi pour nous
libérer du péché. Nous recevons du Christ une nouvelle force vitale qui
nous libére du péché... Etre sauvé par le Christ, c’est recevoir de lui une
nouvelle vie, devenir une nouvelle créature. »

« Dans un certain jardin, j’ai vu un jour un buisson épineux qui
donnait de bons fruits, et j’ai demandé au jardinier qui s’en occupait
comment cela était possible. Il m’a répondu qu’il avait greffé une bonne
branche sur le buisson ; celle-ci avait bien poussé et les épines avaient
progressivement disparu, et maintenant les bonnes branches donnaient
de bons fruits. Cette anecdote m’aide a comprendre 'ceuvre de salut que
Jésus accomplit en nous. Tout comme la bonne branche greffée sur le
tronc du buisson épineux apporte une nouvelle vie a l'ensemble du

165



buisson, le transformant en un arbre bon et fructueux, Christ nous donne
une nouvelle vie ; il fait couler son sang dans nos coeurs et fait de nous de
nouvelles créatures, capables de porter le fruit de ’Esprit. Et, en effet, a
mesure que les épines disparaissent, les fruits augmentent inévitablement
comme la nouvelle vie qui se forme en nous. Naitre de nouveau signifie
recevoir la puissance vivante du Christ dans son ame, tout comme 1’épine
absorbe la séve de la nouvelle branche et devient un nouvel arbre. Nous
ne recevons pas simplement sa parole, son enseignement, mais aussi son
“sang”, c’est-a-dire la puissance qui découle de sa mort sacrificielle ; grace
a cette puissance, nous sommes greffés en lui et nous devenons une
nouvelle création. »

Ainsi, nous voyons que, dans sa pensée de la rédemption,
Sundar Singh met 'accent sur la sanctification, cette nouvelle vie
qui jaillit de 'union la plus étroite et la plus intime avec le Christ.
Sa conception du salut est donc teintée d’idées catholiques plutot
qu’évangéliques ; en effet, elle correspond presque mot pour mot a
la définition du Concile de Trente :

« Justificatio non est sola peccatorum remissio, sed et sanctificatio et
renovatio interioris hominis per voluntariam susceptionem gratiae et
donorum, unde homo ex iniusto fit iustus et ex inimico amicus, ut sit
“heres secundum spent vitae eternae”. » (Sess. 6. c. 7.)

La conception de certains réformateurs de la iustitia forensis, du
simple fait d’étre déclaré innocent, de la justification, qui se produit
en dehors de 'homme (iustitia extra nos), est totalement absente de
la conception du sadhu. Pour lui, la grace de la justification (gratia
iustificans) est 1dentique a la grace sanctifiante (gratia
sanctificans) et, conformément a la théologie scolastique, cette
grace est une grace infuse (gratia infusa) qui opere un changement
qualitatif dans I’ame.

S1 la conception de la justification de Sundar Singh s’oppose
plutot a celle de certains réformateurs, il parle de la relation entre
la foi et les bonnes ceuvres exactement de la méme maniére que
Luther. Ce n’est que lorsque 'homme est entré en communion avec
le Christ par la foi, et qu’il a ainsi trouvé la paix, la joie et le salut,
qu’il est capable d’accomplir des ceuvres d’amour et de justice. Ce

166



n’est qu’apres qu’'un ceeur pécheur soit devenu bon grace au miracle
de la rédemption de Dieu que quiconque peut vraiment accomplir
de bonnes ceuvres. Tant que le coeur n’est pas purifié et renouvelé,
toutes les prétendues « bonnes ceuvres » sont inutiles et futiles.
Comme Luther, le sadhu aime utiliser la parabole du bon et du
mauvais arbre pour montrer que la vraie foi « agit par 'amour ».

« Un mauvais arbre ne peut produire de bons fruits, car sa nature est
mauvaise. Le mauvais arbre ne peut produire de bons fruits que lorsqu’il
a été greffé sur un bon arbre ; alors, sa disposition naturelle est modifiée
et améliorée par l'afflux de séve provenant du bon arbre. De méme, le
pécheur ne peut rien faire de bon, car sa disposition intérieure n’est pas
bonne. Il ne peut le faire que lorsque sa disposition a été modifiée, et cela
ne peut se produire que lorsqu’il a été greffé au Christ par la foi. Lorsque,
par une foi vivante, il est est greffé au Christ, il devient une nouvelle
créature qui peut et doit mener une nouvelle vie. »

Le renouveau du ceoeur par la grace rédemptrice de Dieu est le
fondement de toute activité éthique. Le sadhu voit dans ce fait la
différence décisive entre I'éthique chrétienne et I'éthique naturelle,
voire entre la foi chrétienne et toutes les autres religions non
chrétiennes.

Le Christ dit : « Les maitres de morale du monde disent : “Faites le bien
et vous serez bons.” Mais moi, je dis : “Devenez d’abord bons vous-mémes.
Les bonnes ceuvres viennent d’elles-mémes lorsque le coeur a été renouvelé
et est bon.” »

« Alors, toutes les religions ne sont-elles pas semblables en ce qu’elles
préchent la bonté ? Certainement, et pourtant il y a une grande différence.
Les religions non chrétiennes disent : “Fais autant de bonnes actions que
tu peux, et tu finiras par étre bon toi-méme.” Mais le christianisme
enseigne exactement le contraire : “Deviens bon toi-méme, alors tu seras
capable de faire le bien ; car la bonté découle naturellement d'un cceur
bon.” Le cceur doit d’abord étre changeé. »

Les paroles de Sundar Singh ressemblent a des citations de

Luther. Bien qu’il n’ait jamais lu les écrits du réformateur allemand
et qu’il n’ait entendu parler de lui que de maniere indirecte, dans

167



les institutions missionnaires protestantes en Inde, ses opinions sur
ce point sont presque identiques a celles de Luther.

« Les Ecritures enseignent qu’aucun homme ne peut faire le bien tant
qu’il n’est pas lui-méme bon ; ce ne sont pas les bonnes ceuvres qui le
rendent bon, mais les ceuvres deviennent bonnes parce qu’il les accomplit.
Cependant, il devient bon progressivement grace a la purification de la
nouvelle naissance. C’est ce que Christ veut dire dans Matthieu 7:18 : “Un
arbre mauvais ne peut porter de bons fruits, et un arbre bon ne peut porter
de mauvais fruits.” L’arbre portera des fruits selon sa nature. » « Tout
comme ’arbre porte naturellement des fruits, les bonnes ceuvres découlent
naturellement de la foi, et tout comme il n’est pas nécessaire d’ordonner a
l'arbre de porter des fruits, le croyant n’a pas besoin d’ordre ni
d’exhortation pour le pousser a faire le bien ; il le fait de son propre chef,
librement et sans contrainte. » « Le Christ ne parle pas de faire et de ne
pas faire, mais d’étre et de devenir ; non pas de faire de bonnes ceuvres,
mais d’étre renouvelé, avant tout... »

Une fois qu'un homme a été transformé intérieurement par la
grace de Dieu, il devient véritablement créatif, et toute son activité
extérieure est merveilleusement fructueuse. Mais ’'humanité n’est
pas seulement appelée a devenir une nouvelle création, elle est
destinée a quelque chose d’encore plus élevé : étre conformée a
I'image du Christ, qui est «I'image expresse» de Dieu. «Le
véritable but de l'Incarnation de I’Amour divin est d’élever
’humanité a sa perfection. » Ainsi, la doctrine du salut du sadhu
s’éleve aux sommets de 1'idée mystique de la déification — une
« déification » qui évite toutefois les écueils dangereux du
panthéisme. L’idée athanasienne selon laquelle Dieu s’est fait
homme afin de déifier 'humanité trouve un écho chez Sundar
Singh.

Dans son enseignement, nous trouvons également des liens avec
celui d’'Origene et d’Augustin, qui suggerent que le chrétien ne se
contente pas de «croire en Christ », mais qu’il devient lui-méme
«un Christ » ; la formule luthérienne est également étroitement
liée a cette 1dée : « Croire en Christ implique de revétir le Christ, de
ne faire qu’un avec lui. » Ici encore, Sundar Singh illustre ses idées
par quelques paraboles suggestives.

168



« En Orient, il existe certains insectes dont la couleur et la forme
ressemblent étroitement a celles des arbres dans lesquels ils vivent. Ou,
ce qui revient au méme : il existe certains arbres qui exercent une telle
influence sur les insectes qui y vivent que ces derniers deviennent comme
eux, c’est-a-dire qu’ils ressemblent exactement a différentes parties d’un
arbre, telles que l’écorce, le pétiole ou la feuille elle-méme. L’arbre est le
monde dans lequel vit l'insecte, et son influence est si forte que, dans une
certaine mesure, la petite créature devient presque exactement comme lui.
Ainsi, nous devenons progressivement comme le Christ, en vivant en Lui
et avec Lui, grace a la puissance de Sa vie qui agit en nous. Dans la foi et
dans la vie, dans nos pensées et dans notre esprit, dans notre
tempérament et dans notre comportement, nous devons progressivement
grandir a Son image. »

« L'ours polaire vit dans la neige et il est de la méme couleur que la
neige. La peau du tigre royal du Bengale ressemble aux roseaux et aux
herbes de la forét primitive. Ainsi, ceux qui vivent en communion
spirituelle avec Dieu, comme les saints et les anges, ont part a la nature
du Christ et sont transformés a son image. »

« Dans certains pays, le climat influence l'apparence physique des
habitants. Si 'atmospheére physique a une influence aussi marquée sur
l'aspect extérieur des étres humains, l'atmosphére spirituelle doit
influencer encore plus fortement I’ame et son caractére. Si nous vivons
continuellement avec le Seigneur dans la priére, son image se formera de
plus en plus en nous. » « Alors nous serons conformés a I'image divine, et
dans une gloire éternelle. »

« Si le Christ vit en nous, toute notre vie deviendra semblable a celle
du Christ. Le sel dissous dans l’eau peut disparaitre, mais il ne cesse pas
d’exister. Nous savons qu’il est 1a lorsque nous gottons I'eau. De méme, le
Christ qui habite en nous, bien qu’il soit invisible, deviendra visible aux
autres grace a 'amour qu’il partage avec nous. »

L’enseignement du sadhu est imprégné de l'idée mystique
exprimée par le mot « déiforme » ; mais les figures de style qu’il
emploie montrent tres clairement qu’il rejette toute suggestion de
fusion de la personnalité avec Dieu, ou d’identification réelle avec
Dieu. Les insectes ne sont pas l'arbre, bien qu’ils lui ressemblent
beaucoup par leur couleur ; 'ours polaire reste un ours bien qu’il ait
la couleur de la neige. Ainsi, ’Thomme qui est semblable a Dieu reste
un étre humain, méme si son visage est semblable a celui du Christ
et s1 sa vie et ses ceuvres révelent quelque chose de la gloire et de

169



Iamour divins. La ressemblance divine qu’il porte en lui découle de
sa vie ’humble communion personnelle avec Dieu par la foi et la
priere. L’enseignement du sadhu sur la déification reste
strictement dans les limites de la piété évangélique.

6. LES MIRACLES

Sundar Singh évolue dans un monde de miracles. Ses discours
publics contiennent des récits surnaturels tirés de sa propre vie
ainsi que de celle d’autres saints. Pour lui, ces miracles sont des
signes incontestables de la puissance, de 'amour et de la grace de
Dieu, et il estime qu’ils devraient renforcer la foi des autres. Par
exemple, un jour, alors qu’il était assis au fond de la jungle, sur les
rives d'une riviere rapide, il s’était perdu et ne savait pas quoi faire ;
soudain, un inconnu apparut et traversa la riviere a la nage avec
lui sur le dos ; I'instant d’apres, son aide avait disparu. Une autre
fois, 1l passait la nuit a la belle étoile, frissonnant et affamé, quand
deux hommes étranges lui apporterent de la nourriture, et juste au
moment ou il allait les remercier, ils disparurent. Une autre fois,
des hommes armés se jeterent sur lui avec des batons ; il se mit a
prier, et lorsqu’il ouvrit les yeux, il était seul. Le lendemain matin,
ses agresseurs revinrent et l'interrogerent sur les « hommes en
vetements brillants » qui 'accompagnaient ; alors il comprit que les
anges de Dieu 'entouraient. Une nuit, 1l dormait dans une maison
en ruine ; lorsqu’il se réveilla, i1l vit avec horreur quun grand
serpent était couché sous son bras ; 1l s’enfuit, terrifié, puis revint
et secoua le reptile venimeux de sa couverture. Une autre fois, 1l
dormait dans une grotte; lorsqu’il se réveilla, il vit un grand
léopard debout pres de lui. Selon son propre récit, aucune béte
sauvage ne lui a jamais fait de mal.

Une fois, alors qu’il se trouvait au Tibet, 1l fut enchainé a un
arbre dans une forét pendant toute une nuit glaciale ; il resta la,
affamé et frissonnant, et lorsque le jour se leva et qu’il reprit
pleinement conscience, il trouva des fruits a ses cotés et ses chaines

170



tombées au sol. Une autre fois, il resta assis pendant trois jours
dans un puits rempli de cadavres, et voila qu'un inconnu le sortit
de la, toucha son bras blessé, le guérit, puis disparut. La clé du
couvercle du puits fut retrouvée accrochée a la ceinture du juge
cruel. Une fois, i1l passa devant un homme qui faisait semblant
d’étre mort tandis que son ami trompeur suppliait le sadhu de lui
donner de I'argent pour I'enterrement de son ami. Mais lorsque le
mendiant menteur revint vers son compagnon, il le trouva
réellement mort ; il se précipita vers le sadhu, implora son pardon
et se convertit au Christ 45,

Les expériences merveilleuses d’autres personnes servent
également au sadhu de preuves de la puissance et de la providence
de Dieu. Par exemple, un chrétien tibétain fut jeté dans un précipice
et retrouvé vivant. Un homme inconnu vint vers lui et lui donna a
boire de sa propre main. Le martyr chrétien vit les blessures aux
mains de I'étranger et comprit qu’il s’agissait de son Sauveur. Il
tomba a ses pieds en s’écriant : « Mon Seigneur et mon Dieu ! » Un
jour, un lépreux chrétien dont le doigt était desséché rencontra un
étranger qui versa de l'eau sur ses mains. Et soudain, le 1épreux
reconnut son Sauveur et s’écria : « Mon Seigneur et mon Dieu ! Je
veux t’adorer ! » Mais Il avait déja disparu de sa vue. A un ermite
tibétain, chercheur de vérité, qui était sur le point de se suicider
par pur désespoir, apparut un Etre merveilleux, vétu de lumiére,
dont les mains et les pieds étaient marqués de cicatrices, et Il lui
dit: «S1 tu me cherches de tout ton coeur, tu me trouveras
certainement » ; et 'ame de l'ermite fut remplie d'une paix
merveilleuse, bien qu’il ne connit pas le nom de I’Etranger. Plus
tard, lermite apprit de Sundar Singh que I'inconnu était le Christ.
Un autre ermite tibétain, qui cherchait sans relache la vérité, fut
conduit par un inconnu sur une centaine de kilometres jusqu’a un
chrétien, par qui i1l fut converti et baptisé. Et lorsque l'inconnu
disparut soudainement, le maitre et le converti comprirent tous
deux qu’il était un ange venu du ciel.

Pour prouver le merveilleux pouvoir de la foi, le sadhu tire de
nombreuses illustrations des souffrances héroiques des martyrs

171



chrétiens. Il raconte 'histoire d’'une jeune fille népalaise qui, par
amour pour Jésus, avait refusé un prétendant : une plaque de fer
chauffée au rouge lui fut posée sur le corps ; elle endura ce supplice
dans une paix parfaite. Son pére remarqua son visage radieux et lui
demanda d’ou lui venait cette joie ; elle répondit : « De Jésus. » Mais
avant qu’il ait pu la libérer de I'instrument de torture, elle était déja
partie pour le pays de la joie éternelle. Il y avait autrefois un
évangéliste tibétain qui fut fouetté par certains de ses adversaires ;
puis ses bourreaux frotterent du sel sur ses blessures sanglantes.
Mais son visage rayonnait de paix et de joie, et ressemblait a celui
d’'un ange. Et les gens se mirent a penser : « Cette joie n’est pas de
ce monde ; tout ce qu’il dit sur le fait de suivre le Christ et d’avoir
le Christ dans son cceur doit étre vrai. »

Un autre confesseur tibétain eut des clous incandescents
enfoncés dans le corps, mais il s’écria : « Je me réjouis de souffrir
pour mon Rédempteur. » Et lorsque le lama dit : « C’est un esprit
maléfique qui s’est emparé de lui », les gens répondirent : « Cela ne
peut étre; un esprit maléfique ne peut donner une telle joie a
quiconque ; ce doit étre un esprit bon et saint. »

Un prédicateur de I’Evangile a été suspendu par les pieds a un
arbre, et 1l a dit a ses bourreaux : « Vous ne pouvez pas comprendre
a quel point je me sens heureux d’avoir '’honneur de souffrir ainsi.
Ce monde est sens dessus dessous, et toute votre vie est a I’envers,
et c’est pourquol vous m’avez suspendu ainsi. Mais en réalité, ma
tete n’est pas penchée vers le bas ; mon esprit est au ciel. » Apres
trois heures de torture, il fut libéré et survécut. Kartar Singh, le
courageux héraut de I’Evangile au Tibet, fut un jour cousu dans une
peau de yack humide et laissé au soleil pendant trois jours. Il était
cependant joyeux tout le temps et criait a ses persécuteurs : « Je
remercie Dieu pour ce grand privilege de souffrir pour Lui; les
hommes m’ont abandonné, mais pas mon Sauveur ; Il est avec moi,
en effet, Il est en moi. » Une autre histoire qu’il raconte est celle de
quarante chrétiens arméniens qui se tenalent nus par une froide
nuit d’hiver pres d’'un feu de camp turc. L'un apres I'autre, alors
quiils confessaient leur foi en Christ, ils étaient jetés dans I'eau

172



glacée et se noyaient. Et au-dessus de la téte de chaque martyr,
Christ apparaissait avec une couronne. Mais la quarantieme
couronne disparut: le quarantieme chrétien renia Christ et
retourna pres du feu. Lorsque l'officier turc vit cela, 1l confessa qu’il
aimait Christ et subit le méme sort ; la couronne brilla également
au-dessus de sa téte, mais 'apostat devint fou furieux.

Tout lecteur occidental, s’il a un esprit critique, secouera la téte
devant ces récits de miracles et sourira gentiment devant « 'amour
sentimental du merveilleux » dont fait preuve ce croyant indien.
Méme Sundar Singh dit: « Nous avons du mal a croire aux
miracles ; c’est dans la nature humaine. » Les théologiens modernes
occidentaux ont été rebutés par « 'amour du miracle » du sadhu, et
certains d’entre eux l'ont attaqué sur ce point. Leur critique a
I'égard de Sundar Singh est la réaction naturelle du rationalisme
critique moderne face a 'atmosphere de miracle dans laquelle vit
ce disciple chrétien indien. Ce type de critique n’est pas entierement
dénué de valeur ; il est vrai que les récits miraculeux du sadhu ne
sont ni « aussi spirituels ni aussi beaux » que ceux des Fioretti de
saint Francois d’Assise. A premiere vue, 1ls donnent une impression
de maladresse et de raideur particulieres. L’historien critique attire
toutefois 'attention sur la curieuse similitude du motif du miracle.
Il n’y a en réalité que deux types de miracles qui apparaissent sous
des formes légerement variées dans les différentes histoires. Dans
la plupart des incidents, des figures surnaturelles apparaissent et
disparaissent avec une soudaineté surprenante. Les récits de
martyrs racontés par le sadhu sont eux aussi presque tous du méme
type : au milieu de terribles souffrances, les martyrs sont remplis
d’une joie surnaturelle qui convainc les spectateurs de la vérité de
leur foi.

I1 est tres curieux de noter les différents doublets qui
apparaissent dans les récits de miracles du sadhu. La découverte
de la seule clé possible dans la ceinture du juge se produit dans deux
récits différents : dans un cas, les chaines qui 'attachaient a 'arbre
étaient fermées par cette clé mystérieuse ; dans l'autre, la clé
appartenait au couvercle en fer du puits et a la porte en fer de

173



I'enceinte autour du puits. Dans deux situations tres éloignées I'une
de l'autre, tant en termes de lieu que de temps — en Inde du Nord,
la nuit apres que Sundar Singh eut été chassé de la maison de son
pere, lorsqu’il se réfugia sous un arbre, et au Tibet, lorsqu’il fut
attaché a un arbre pendant une nuit froide —, a chaque fois, le
Tentateur lui fit voir la maison confortable de son péere, et a chaque
fois, lorsqu’il commenca a prier, le Christ remplit son cceur d'une
paix merveilleuse.

Nous ne pouvons toutefois nous empécher de remarquer un fait
curieux : les convertis et les martyrs dont parle Sundar Singh
révelent exactement le méme type d’expérience que le sadhu ; ils
pensent, ressentent et parlent exactement comme lui. Un
évangéliste chrétien du Baloutchistan, qui a subi le martyre du
Christ, avait un jour bralé une Bible, tout comme Sundar Singh
lavait fait dans sa jeunesse. La conversion de I'ermite tibétain est
tout a fait parallele a celle du sadhu: on y retrouve la méme
résolution de se suicider, le méme type de priere, la méme lumiere
surnaturelle — tous ces éléments de l'histoire de sa propre
conversion réapparaissent ici. De la méme maniere, la conversion
du Maharishi de Kailas n’est que le reflet de l'histoire de la
conversion du sadhu. Les mémes paroles de la Bible (« Venez a moi,
vous tous qui étes fatigués et chargés... Dieu a tant aimé le
monde... ») ont conduit ce saint homme de ’'Himalaya vers le Christ,
tout comme elles ont conduit le sadhu. Un terrible voleur qui s’était
convertli au Christ a raconté I'histoire de sa conversion avec les
mémes mots que ceux que nous entendons constamment de la
bouche du sadhu : « J’ai vécu le plus grand miracle dans mon cceur,
et voici lequel : pécheur que je suis, je suis pourtant autorisé a
recevoir le paradis sur cette terre. »

Un homme de Dieu tibétain, lapidé par une foule a cause de sa
fo1l chrétienne, a raconté cette expérience au sadhu avec des mots
qui ressemblent exactement a la facon dont le sadhu raconte ses
récits : « Dans cette situation terrible, a-t-il dit, j’étais rempli d'une
paix merveilleuse ; cela m’a semblé étre le plus grand miracle du
monde. » Kartar Singh, qui a été cousu dans la peau de yack

174



pendant trois jours et trois nuits (tout comme le sadhu est resté
assis pendant trois jours et trois nuits dans le puits rempli de
cadavres), exprime son bonheur a ses persécuteurs exactement
dans les mémes termes que le sadhu: « Dans cette torture, j’ai
I'impression d’étre au paradis. »

Lorsquun ascete bouddhiste du Tibet, converti au
christianisme, fut lapidé, les pierres lui apparurent comme de
belles fleurs, tout comme pour le Sundar Singh dans des
circonstances similaires. Et alors qu'un des spectateurs s’écriait :
« C’est un fou ! », un autre déclara : « Si la folie peut apporter une
telle paix, je choisirais d’étre fou. » Daud Khan, au Baloutchistan, a
dit la méme chose lorsqu’il a vu le bras d'un prédicateur chrétien
étre coupé. Le sadhu raconte exactement les mémes histoires a
propos de sa propre vie. A Tlom, lorsqu’un spectateur qui assistait a
son supplice s’est écrié : « C’est un fou ! », un homme qui venait de
déchirer un passage de I’Evangile que le sadhu lui avait donné a
dit : « S1 un fou possede une telle paix, je serais volontiers moi aussi
un fou ! »

Enfin, divers paralleles tirés du Nouveau Testament et de la
littérature légendaire du christianisme et du bouddhisme montrent
que bon nombre des idées principales des récits miraculeux du
sadhu ne sont en aucun cas nouvelles ou originales. L’histoire de
Sundar Singh sur les pierres qui lui semblaient, ainsi qu’a un
martyr tibétain, « comme de belles fleurs », alors qu’il s’agissait « de
pierres tout a fait ordinaires» — « Mais Sa présence les avait
tellement transformées que j’avais I'impression d’étre au paradis »
— nous rappelle la légende bouddhiste de Lalita Vistava, dans
laquelle les projectiles lancés par Mara ne firent que balayer la téte
de Gautama et « par la puissance de son amour sublime, furent
transformés en guirlandes de fleurs ». La merveilleuse libération de
Sundar des chaines de fer dans la forét ressemble a la délivrance de
Pierre, dont les chaines tomberent d’elles-mémes (selon le récit des
Actes des Apotres). Si le sadhu, comme le Maharishi de Kailas, n’a
jamais subi aucun dommage des attaques des bétes sauvages, il est
comme les premiers Peres chrétiens du désert, qui vivaient sans

175



crainte parmi les bétes sauvages, et comme Bouddha et ses
disciples, qui apprivoisaient les animaux les plus sauvages par leur
amour universel. Les paroles d’'un bodhisattva pourraient aussi
s’appliquer facilement a un sadhu chrétien :

« Errant dans les montagnes, j’ai attiré les lions et les tigres par le
pouvoir de mon amitié. Entouré de lions et de tigres, de panthéres, d’ours
et de buffles, d’antilopes, de cerfs et d’ours sauvages, j’ai ainsi vécu dans
la forét. Aucune créature n’a peur de moi, et je n’en crains aucune en
retour. »

L’histoire de I'homme fourbe qui a feint d’étre mort puis est
réellement décédé est une variante d'une légende de I’Eglise
orientale racontée pour la premiere fois par Théodoret a propos de
saint Jacques de Nisibe, avec certainement 1’'ajout que le pouvoir
extraordinaire du saint dans la priere a causé a la fois la mort et la
résurrection de l'homme en question. La méme histoire est
également attribuée a saint Grégoire Thaumaturge et a saint
Epiphane, mais sans la résurrection. L’histoire de Sundar sur le
martyre de Kartar Singh ressemble remarquablement au martyre
de saint Chrysanthus qui, selon le récit du bréviaire romain, fut
cousu dans la peau d'un boeuf puis exposé au soleil brualant.
L’histoire des quarante martyrs arméniens que Sundar Singh a
entendue d'un Arménien, et qu’il a supposée étre une manifestation
de la persécution la plus récente des chrétiens en Turquie, est en
réalité I'ancienne légende chrétienne des Quarante Martyrs de
Sébaste, qui seraient morts dans cette ville arménienne vers 'an
320. Cette légende figure dans le bréviaire romain (féte des
quarante martyrs: 10 mars) et a simplement été transférée,
légerement modifiée, du 1ve siecle a nos jours.

Outre ces paralleles historiques, il faut tenir compte, dans tous
ces récits miraculeux, de la mentalité des Indiens, et en particulier
des ascetes indiens. L'un des plus éminents spécialistes de 'histoire
de la littérature indienne affirme sans ambages : « Les Indiens
n‘ont jamais fait de distinction entre la saga, la légende et
I'histoire. » Cela s’applique particulierement aux ascetes, qui

176



passent des jours entiers seuls dans les magnifiques montagnes de
I'Himalaya et se consacrent exclusivement a la contemplation de la
nature, a la concentration intérieure et a l'extase surnaturelle.
Dans leur expérience, la vision intérieure se développe a tel point
que la différence habituelle entre la vérité subjective et la vérité
objective disparait completement.

Tout cela suggere que certaines des histoires miraculeuses du
Sadhu ne doivent pas étre considérées comme des faits historiques,
mais comme des légendes ; elles ont sans doute un fondement
solide, mais, sous la forme dans laquelle elles sont racontées, elles
ont été élaborées par une imagination créative et fantastique.
Méme les érudits qui admettent la possibilité du miraculeux ne
peuvent refuser d’envisager une telle suggestion. La critique
historique est, bien sur, indépendante de l'aspect religieux et
philosophique de la question du miracle. Ceux qui connaissent bien
les problemes des miracles bibliques et hagiographiques trouvent,
a leur grande surprise, dans les anecdotes que le sadhu raconte
sans cesse, certains principes clairs qui montrent comment se
forment les légendes: répétition du méme motif, doublets et
variantes. Il est frappant et significatif que nous puissions ainsi
confirmer ces principes de formation des légendes chez des
personnes appartenant a notre propre siecle, car les récits du sadhu
traitent exclusivement de ses propres expériences et de celles de ses
contemporains. Nous voyons donc que les légendes ne naissent pas
nécessairement apres la mort d'un saint, dans le cercle restreint de
ses disciples, mais pendant sa propre vie, et peut-étre méme dans
son propre esprit.

D’autre part, nous ne devons pas oublier que les légendes
miraculeuses ne sont jamais entierement le produit d'une
imagination purement créatrice, mais qu’elles sont fondées sur des
évenements merveilleux qui se sont réellement produits. Si les
miracles étaient impossibles, au sens large du terme, et s’ils ne
s’étaient jamais réellement produits, les hommes religieux ne les
auraient jamais inventés. Pour le critique historique, 1l y a
cependant une difficulté : dans certains cas, qu’il s’agisse des

177



miracles de la Bible, de la vie des saints ou des récits actuels, il n’est
presque jamais possible d’établir la réalité des faits; en fin de
compte, 1l faut toujours se contenter dun non liquet. Clest
exactement ce qui s’est passé dans le cas de Sundar Singh. Ses
récits merveilleux ont fait 'objet d’enquétes ; dans la plupart des
cas, rien n’a été prouvé, ni pour ni contre leur historicité. Quoi qu’il
en soit, nous devons nous garder de trop interpréter la vie
spirituelle du sadhu a la lumiere de la légende. Certaines de ses
histoires, que les auditeurs occidentaux ont accueillies avec le plus
grand scepticisme, ont été confirmées de maniere concluante par
des témoins oculaires, apres une enquéte minutieuse.

De nombreux guérisons miraculeuses qui auraient eu lieu ont
été confirmées par des témoins fiables. Le plus frappant de ces cas
est attesté par un marchand cinghalais, K. R. Wilson, a Colombo. Il
y avait a ’hopital un garcon qui était si malade que les médecins
prédisaient une guérison tres longue et lente, si tant est qu’une
guérison était possible, ce dont ils doutaient. Le sadhu pria pour lui
et lul imposa les mains, et deux jours plus tard, le jeune garcon
quitta I’hopital parfaitement rétabli. Peu apres, il put assister a
I'une des réunions ou le sadhu prenait la parole. Une autre guérison
remarquable est rapportée par un missionnaire presbytérien pres
de Shillong 46. Apres I'un des discours du sadhu, un homme sourd
s’est frayé un chemin a travers la foule et a réussi a toucher la
manche de Sundar. Il a été guéri instantanément. Des incidents
frappants comme ceux-ci nous mettent en garde contre le jugement
trop hatif selon lequel une grande partie du récit du sadhu est
purement légendaire.

Si1 le facteur matériel externe dans la plupart des miracles
rapportés restera toujours une question ouverte, il n’est pas difficile
de comprendre la mentalité d'un homme qui croit aux miracles et
qui raconte ces évenements avec une foi1 implicite. Une personne qui
croit aux miracles ne vit pas dans ce monde visible des apparences,
mais dans ce royaume invisible qui est au-dela du monde des sens ;
comme le Sadhu le répéete sans cesse, 1l vit au paradis alors qu’il est
encore sur terre. Par conséquent, il regarde ce monde extérieur avec

178



des yeux tout a fait différents de ceux de I'homme qui est
entierement immergé dans le monde des événements extérieurs et
qui est aveugle aux secrets du monde surnaturel. La ou l'ceil de
'homme « profane» ne voit que l'aspect extérieur, 1’homme
spirituel, dont la vision a été intensifiée par une communion priante
avec Dieu, voit les effets merveilleux des pouvoirs éternels. Le
monde des sens devient transparent, et la réalité de 'autre monde
invisible et spirituel transparait. Le contact vivant avec le monde
supérieur par la foi et la priere amene 'homme spirituel a adopter
une attitude envers les évenements extérieurs qui est totalement
différente de celle de la recherche scientifique rationaliste ou du
matérialisme ordinaire. Sundar Singh parle ainsi du rationalisme
et du matérialisme actuels :

« Les jours des miracles ne sont pas révolus, mais les jours de la foi
sont passés. » « Les gens d’aujourd’hui ne croient pas aux miracles et ne
les comprennent pas. Ils passent leur temps a étudier ou a faire des
affaires, mais ils ne consacrent aucun temps a prier leur Sauveur. Nous
ne ferons 'expérience de choses merveilleuses que lorsque nous passerons
plus de temps a prier. »

Par ces mots, le sadhu a touché le coceur du probleme. Pour
I'homme de priere, le monde extérieur a un aspect différent de celui
qu’il a pour I'homme intellectuel ou pour 'hnomme qui consacre
toute son attention aux affaires ou aux plaisirs. Il voit plus loin que
'homme qui dépend entierement de la raison ; plus loin aussi que
Pordre rigide des lois naturelles.

« Les miracles ne sont pas en opposition avec les lois naturelles. Il
existe dans la nature des lois supérieures dont nous ne savons
généralement rien. Les miracles sont liés a ces lois supérieures. Grace a la
priére, nous apprenons progressivement a les comprendre. »

Le Christ dit : « La priére rend possibles des choses que les hommes
considéreraient autrement comme impossibles. Les scientifiques ne
réalisent pas que Celui qui a donné une forme ordonnée a toutes les choses
créées ne peut étre emprisonné dans les limites de Ses propres lois. Les
voies du grand législateur sont insondables, car Sa volonté et Son dessein
éternels sont le bonheur et la bénédiction de toutes Ses créatures. La

179



raison de '’homme naturel ne peut saisir cela, car les choses spirituelles
doivent étre discernées spirituellement. »

« Dans les régions trés froides, il est courant de voir des ponts d’eau.
En effet, comme la surface de ’eau est gelée, la riviere coule librement en
dessous et les gens peuvent marcher confortablement et en toute sécurité
sur le pont de glace. Mais si vous disiez a des personnes vivant dans la
chaleur d’'un climat tropical que vous connaissez un pont fait d’eau qui
enjambe une riviere, elles vous répondraient que cela est tout a fait
impossible et contraire a toutes les lois de la nature. La méme grande
différence existe entre ceux qui sont nés de nouveau, qui maintiennent
leur vie spirituelle par la priére, et ceux qui meénent une vie mondaine, qui
n’accordent de valeur qu’aux choses matérielles et ne comprennent
absolument rien a la vie spirituelle. »

La croyance aux miracles est enracinée dans les profondeurs de
I'ame, dans sa communion avec Dieu dans la priere ; elle jaillit de
cette source et y retourne sans cesse. Puisque I'élément décisif dans
cette affaire réside dans la communion intérieure avec Dieu et non
dans un fait extérieur précis, le miracle devient en dernier ressort
quelque chose de tres grand et de tres spirituel. Contrairement a
ces merveilleuses expériences intérieures qui viennent au croyant
dans la priere: la paix, la joie, « le paradis sur terre », tous les
miracles extérieurs, méme les guidances et les délivrances les plus
inexplicables, doivent étre relégués a un niveau inférieur. Avec une
énergie remarquable, le sadhu ne se lasse jamais de déclarer que le
miraculeux ne doit pas étre recherché dans les signes et les prodiges
extérieurs, mais dans la rédemption de 'ame. « Les miracles ne sont
pas donnés pour satisfaire notre curiosité, mais pour sauver nos
ames. »

Parlant de sa délivrance du puits, il dit : « C’était peut-étre un ange
venu du ciel, ou peut-étre Jésus lui-méme qui m’a sorti du puits. Quoi
qu’il en soit, c’était un grand miracle. Mais le plus grand miracle de tous
était que Jésus a rempli mon cceur de sa paix au milieu de cette terrible
souffrance. » A propos de sa libération de ’arbre auquel il était attaché
dans la forét, il dit: « Le plus merveilleux dans toute cette expérience
n’était pas le fait que j’avais été libéré, mais que j’avais pu ressentir cette
paix merveilleuse au milieu de ces terribles souffrances... Tout le monde

180



ne peut pas aller au Tibet et étre attaché a un arbre, mais tout le monde
peut connaitre la paix et la joie que j’ai trouvées en Christ. »

«J’ai souvent rencontré des gens qui voulaient que je leur parle
d’événements miraculeux. Ils avaient tellement entendu parler de ce genre
de choses qu'’ils voulaient que je leur raconte des histoires. Mais le plus
grand miracle de tous est le fait que Jésus-Christ a changé toute ma
nature et qu’il m’a sauvé de mes péchés. » « Qu'un pécheur qui était mort
dans ses transgressions et ses péchés renaisse en Christ, c’est le plus
grand miracle au monde. » « Le plus grand, je dirais méme le seul miracle
qui puisse nous arriver, c’est la paix du Christ. Qu'une ame humaine
pauvre, agitée, impure et pécheresse puisse recevoir le pardon de Dieu et
gouter a la paix du Christ, cela transcende toute raison humaine, c’est le
miracle des miracles. Si un homme a déja fait I’expérience de ce miracle,
il ne s’émerveille plus des autres soi-disant miracles. » « Le plus grand
miracle de tous est la nouvelle naissance; si quelquun en a fait
l'expérience dans sa propre vie, tous les autres miracles semblent
possibles. » « Celui qui croit en ce miracle croit en tous les miracles. »

Le méme sadhu qui raconte tant d’évenements étranges et
merveilleux dans ses discours éloigne aussi sans cesse ses auditeurs
des merveilles extérieures pour les conduire vers le monde de
Iexpérience intérieure et de la priere, ou se produisent les miracles
les plus grands. « Si vous souhaitez vraiment voir des signes et des
prodiges, consacrez du temps a la priere. » En effet, le sadhu met
parfois expressément en garde ses auditeurs contre le désir de voir
des signes et des prodiges, et les exhorte plutot a faire preuve d’'une
grande simplicité et d'une grande serviabilité dans la vie
quotidienne. « Nous ne devons pas vouloir voir des signes et des
prodiges, mais faire la volonté de Dieu. » Parce que Sundar Singh
met tout 'accent sur le miracle spirituel que Dieu accomplit dans le
cceur du croyant, il se montre réticent devant les demandes qui lui
sont faites de prier pour les malades en imposant ses mains sur eux.
Lorsqu'une femme cinghalaise lui a demandé d'imposer les mains
sur son fils gravement malade, il a répondu : « Ces mains n’ont
aucun pouvolr, seul en a le Christ, dont les mains ont été
transpercées. » Il accéda toutefols a sa demande pressante et,
quelques jours plus tard, le garcon apparut en parfaite santé et
s'assit parmi les auditeurs du sadhu. Mais lorsque les gens

181



acclamerent le sadhu comme un faiseur de miracles, il expliqua que
ce n’était pas son pouvoir, mais celul du Christ, qui avait opéré la
guérison. Constatant cependant qu’ils ne le croyaient pas, il se dit
qu’il ne devait plus faire de telles choses, car elles encourageaient
la superstition et détournaient l'attention de I’Evangile du Christ
qu’il devait précher. Depuis lors, i1l refusa de poser les mains sur les
malades ou de permettre aux ames tourmentées de toucher sa robe.
« Comment ces mains qui ont déchiré la Parole de Dieu et I'ont jetée
au feu pourraient-elles bénir quelqu'un ? »

Ces déclarations jettent un tout autre éclairage sur la croyance
du sadhu dans les miracles que ce que ses propres récits pourraient
nous laisser supposer. Un critique 'a qualifié d’« imitateur d'un
faiseur de miracles médiéval qui répand des signes et des
merveilles partout ou il passe » ; rien ne pourrait étre plus éloigné
de la vérité. Son attitude envers les miracles est plus spirituelle que
celle de nombreux saints chrétiens, anciens ou modernes. Parce que
son ame vit entierement dans la sphere spirituelle, tout ce qu’il voit
et expérimente dans le monde visible est plein de « signes et de
merveilles ». C’est pourquoi, pour lui, les soi-disant « miracles » du
monde extérieur sont tout a fait naturels ; 1l en parle d'une maniere
parfaitement naturelle ; en méme temps, 1l ne les considere pas
comme importants par rapport a 'ceuvre merveilleuse de la grace
de Dieu dans la rédemption. Par conséquent, selon le sadhu, peu
importe que ses récits merveilleux soient le compte rendu
d’événements réels ou simplement le reflet de sa propre piété
enfantine.

Dans l'accent particulier que Sundar Singh met sur le miracle
spirituel de la rédemption, 1l nous rappelle une fois de plus le
réformateur allemand, qui avait une profonde méfiance envers tous
les signes et les miracles, car il était convaincu que le plus grand
miracle de tous était la joie de 'ame dans la certitude absolue du
pardon des péchés. Les oeuvres merveilleuses « visibles»
accomplies par Jésus n’étaient « que des signes pour la multitude
inapte a comprendre et incrédule », a qui 'on « jette des pommes et
des poires comme a des enfants » et que 'on doit conduire a la fo1

182



« par des merveilles extérieures ». « Nous, au contraire, nous devons
louer Dieu et nous réjouir des ceuvres grandes et glorieuses que le
Christ accomplit chaque jour parmi son peuple, leur donnant le
pouvoir de vaincre la puissance et la force du diable. » L'« ceuvre
puissante » qui est plus grande que tous les « miracles et signes
corporels », « qui durera jusqu’au Jour du Jugement », le « miracle
des miracles », est une foi forte et vivante.

Ainsi, Sundar Singh nous conduit au cceur méme de cette
question ; i1l nous aide a trouver le juste milieu entre I'amour
superstitieux du merveilleux et le scepticisme rationaliste. La vie
et Pactivité de Sundar Singh éclairent et confirment ces pensées
exquises sur les miracles que Dostoievski met dans la bouche de
Zosima dans Les Freres Karamazov :

« A mon avis, les miracles ne posent jamais de difficulté 4 un homme
qui est en contact avec la réalité. Une personne dotée de ce sens de la
réalité n’est pas amenée a croire en voyant des miracles. En effet, si elle
est incrédule, elle sera toujours capable de jeter le doute sur tout
évéenement miraculeux. Et méme si le miracle lui est présenté comme un
fait irréfutable, elle préfére douter de ’évidence de ses propres sens plutot
que de céder au fait. S’il 'accepte, ce sera uniquement comme quelque
chose de tout a fait naturel qui était la depuis toujours, mais qu’il ne
connaissait pas. Ainsi, dans une ame dotée de ce sens de la réalité, la foi
ne nait pas du miracle, mais plutét le miracle de la foi. Cependant,
lorsqu'un homme de ce pays croit vraiment, son tempérament méme le
conduit a accepter le miraculeux sans condition. »

7. LA VIE FUTURE

Sundar Singh fait partie du petit nombre de ceux qui croient
que, méme pendant leur vie terrestre, ils ont été autorisés a
pénétrer dans le monde invisible — ce monde que les autres hommes
percoivent vaguement et désirent ardemment. Dans I’expérience de
Iextase, 1l a trouvé la solution de cette grande énigme qui cause a
tant dhommes une incertitude angoissante : le sort de ceux qui ont
traversé le fleuve de la mort pour entrer dans le pays inconnu de

183



Iéternité. Mais en public, il parle trés rarement de ces expériences
extatiques ; généralement, il ne parle pas du tout du « ciel » au sens
de la vie future, mais simplement du « ciel sur terre », de la paix en
Christ. Car seuls ceux dont le ciel a commencé sur terre pourront
demeurer éternellement avec Christ, ses anges et ses saints.

Suivant la conception ancienne des Vedas, Sundar Singh
distingue trois cieux. Le premier ciel — « le ciel sur terre » — est la
Présence du Christ, avec toute la paix et le bonheur que I'ame
croyante trouve dans la priere. Le deuxieme ciel est le Paradis, ce
Paradis que le Sauveur mourant a promis sur la croix au voleur
repentant. La majorité des hommes entrent dans cet état apres leur
mort avec leur « corps spirituel » et doivent y rester pendant un
certain temps — certains pendant quelques jours, d’autres pendant
plusieurs mois, voire plusieurs années ; pendant ce temps, ils sont
formés par des anges, jusqu’a ce qu’ils soient préts pour la Vision
du Christ. Mais ce purgatoire n’est pas un lieu de purification
douloureuse, comme le « purgatoire » si souvent vu par les saints
occidentaux dans leurs visions. Ici, il n’y a pas de flammes
spirituelles purifiant les ames des hommes des impuretés du
péché ; non, ceux qui y demeurent se réjouissent en la présence du
Christ, bien qu’ils ne soient pas autorisés a Le voir de leurs yeux
spirituels, mais ils ressentent Sa présence bienheureuse dans des
vagues de lumiere qui coulent sans cesse et, de loin, ils pergoivent
les accents d’'une musique céleste.

Dans cet état intermédiaire, les ames des défunts murissent
dans un désir sacré et deviennent capables de contempler le visage
du Christ et de jouir de la communion des ames élues et des saints.
Ceux qui ont atteint une communion étroite avec Dieu pendant leur
vie sur terre, comme Francois d’Assise et Thomas a Kempis,
peuvent, a leur mort, entrer immédiatement dans le troisieme et
plus haut des cieux. De plus, méme maintenant, dans des moments
de grace particuliere, ces ames (comme le voyant de Patmos et le
sadhu lui-méme) peuvent visiter cet état de béatitude « en esprit »
et avoir des relations heureuses avec le Christ, ses anges et ses
saints. Sundar Singh donne une merveilleuse description de ses

184



visions célestes, qui soutiennent la comparaison avec les visions de
I'Apocalypse, des saints chrétiens et du grand poete-voyant
florentin. Dans une certaine mesure, son riche symbolisme a peut-
étre été influencé par la conception du ciel courante parmi les saints
de I'islam, qui a leur tour s’appuient sur les intuitions des saints
chrétiens, en particulier celles que l'on trouve dans le livre
d’Ephra’im sur le ciel (De paradiso Eden).

Au centre du ciel se trouve le trone du Christ, le Sauveur. Son
visage est « comme le soleil qui brille dans toute sa puissance »,
mais il n’éblouit pas celui qui le regarde. Une douceur et une bonté
indescriptibles rayonnent dans ses yeux, un doux sourire illumine
ses levres. Ses cheveux scintillent comme de l'or et brillent comme
la lumiere. Ses blessures, d’ou coule son précieux sang, rayonnent
d’'une beauté glorieuse. Autour du trone, « dix mille fois dix mille »
étres célestes se tiennent debout : des anges et des saints. Leurs
vétements sont magnifiques et éblouissants, rayonnant d’une
beauté inconnue sur terre. Tous leurs visages ont une
« ressemblance familiale », car tout comme sur terre les rayons du
soleil se refletent dans l'eau, le visage du Christ se reflete dans
lesprit des justes rendus parfaits. Entre le Christ et ces esprits
glorifiés, de mystérieuses vagues de lumiere vont et viennent,
répandant une paix merveilleuse et un profond rafraichissement,
comme une douce pluie qui rafraichit les arbres au milieu de la
chaleur estivale : ce sont les vagues vivifiantes du Saint-Esprit. Ces
ames heureuses contemplent « le visage aimable du Christ » tout
autour d’elles, et leurs visages rayonnent d’émerveillement et de
joie.

I1 y a aussi des ruisseaux et des montagnes merveilleux, des
fleurs et des arbres si magnifiques que, en comparaison, tous les
ruisseaux et montagnes, toutes les fleurs et tous les arbres de ce
monde semblent sombres et ternes. Tout est transparent, de sorte
que l'cell spirituel peut pénétrer des distances infinies. Une
musique glorieuse résonne dans les espaces célestes, provenant
apparemment d'un cheeur céleste caché. Tous les esprits célestes,

185



méme les rivieres et les montagnes, les fleurs et les arbres, se
joignent a une explosion spontanée de louanges et d’adoration.

Dans un langage spirituel compris de tous, les ames des
bienheureux conversent avec le Christ et entre elles, entrant dans
les mysteres et les problemes les plus profonds de 'ame. Il n’y a la
ni fatigue, ni douleur, ni chagrin, rien d’autre que la joie et la
félicité, 'amour et le délice, pour toute l'éternité. « La joie pour
I'éternité, ni douleur ni conflit. J’y ai vu la joie remplir toutes choses
jusqu’aux limites les plus lointaines, la perfection de la joie ! » —
cette expression inspirée de Kabir, que Sundar Singh a peut-étre
entendue dans sa jeunesse, fait écho a sa description du paradis. La
aussl, 1l n’y a ni1 évanouissement ni défaillance, ni stagnation, mais
au contraire un progres continu, un développement infini, un
mouvement incessant vers la perfection divine.

« Lhumanité recele les germes d’innombrables qualités qui ne peuvent
murir dans ce monde faute d’'un environnement propice. Mais dans la vie
future, elles trouveront l’environnement adéquat qui leur permettra
d’atteindre la perfection. » « La-bas, en présence et en communion avec
notre Pére céleste... des moyens infinis seront fournis pour un progres
infini, jusqu’a ce que nous devenions parfaits comme Il est parfait. »

Pourtant, malgré ce progres continu vers la perfection, la vie
céleste est pleinement satisfaisante a chaque étape. Les esprits
bénis se sentent chez eux dans la Maison de leur Pere et éprouvent
un sentiment joyeux de bien-étre: «Ici, disent-ils, est notre
demeure éternelle. » Mais la joie des étres humains qui ont lutté et
souffert ici-bas surpassera celle des anges qui ont toujours vécu
dans la Maison du Pere et n’ont connu « ni souffrance ni conflit ».
Les affligés verront leur chagrin se transformer en joie, et ceux a
qui la vie a apporté 'amertume gotteront et sauront que « Dieu seul
est doux». Ainsi, cette vie céleste est une béatitude infinie et
éternelle, dont le Christ est le commencement et la fin. Mais méme
icl, dans les hauteurs du ciel, Dieu, le Pére infini, reste invisible ; il
demeure a jamais le « Dieu caché ». Invisible, mais présent. Il regne
dans le ceeur de ceux qui 'adorent ; méme aux esprits parfaits, il ne

186



se montre que dans le visage de son Fils, qui est I'image expresse
de sa gloire et de son amour.

Tant que 'homme est dans cette vie terrestre, il ne peut saisir
la merveille de cette félicité céleste qui est sa destinée immortelle.
Il est comme le poussin dans sa petite coquille, destiné a un monde
grand et glorieux dont il ne peut se faire aucune idée a 'avance.

« Si le petit poussin dans 'ceuf déclarait que rien n’existe en dehors de
I'ceuf, et que sa meére lui répondait : “Non, dans le monde extérieur, il y a
des montagnes, des fleurs et un ciel bleu”, et que le petit poussin
répondait : “Tu dis n’importe quoi, je ne vois rien de tout cela”, et si la
coquille se brisait soudainement, alors le petit poussin verrait que sa meére
avait raison. Il en va de méme pour nous ; nous sommes encore dans la
coquille et nous ne voyons ni le paradis ni l'enfer. Mais un jour, la coquille
se brisera, et alors nous verrons. En méme temps, il y a des indices de
I’état futur : le petit poussin dans la coquille a des yeux et des ailes, ce qui
est en soi une preuve suffisante qu’ils seront nécessaires pour une vie
future. L’ceil est fait pour voir, mais que le poussin peut-il voir tant qu’il
est dans la coquille ? Les ailes sont faites pour voler, mais comment le
poussin peut-il voler tant qu’il est dans la coquille ? Il est tout a fait clair
que ni les yeux ni les ailes ne sont destinés a une vie confinée dans les
limites d’une coquille. De la méme maniére, nous avons de nombreux
désirs et aspirations qui ne peuvent jamais étre satisfaits ici. Il doit
cependant y avoir un moyen de les satisfaire, et ce moyen, c’est I’éternité.
Mais tout comme le petit poussin a besoin d’étre gardé au chaud tant qu’il
est dans la coquille, de méme, tant que nous vivons dans ce monde, nous
devons étre chéris et réchauffés par la présence et le feu du Saint-Esprit. »

L’enseignement de Sundar Singh sur I’enfer n’est pas cohérent.
Dans ses premiers discours, il parlait constamment de la certitude
d’'un destin irrévocable.

« Dans ce monde, Dieu nous donne chaque jour l'occasion d’étre
sauvés. Mais si nous rejetons cette occasion ici-bas, aucune seconde
chance ne nous sera offerte dans 'au-dela. S’il y avait eu une possibilité
de salut dans l'autre monde, le Christ ne serait pas descendu parmi
nous. » « Lorsque nous serons en enfer, nous n’aurons aucune possibilité
de nous améliorer... Une fois que le mal a pris le dessus, il est inutile
d’espérer une amélioration du comportement. » « Satan s’abat sur nous

187



dans les ténébres et nous entraine vers la mort, vers la mort éternelle, a
laquelle nul ne peut échapper. »

Méme dans I'une de ses brochures, il parle a plusieurs reprises
de chatiment éternel. Ces déclarations dogmatiques ne sont pas en
accord avec les opinions exprimées par lui-méme dans ses
conversations avec le chanoine Streeter 47. Il y parlait comme si
Pamour de Dieu était a I'ocuvre méme en enfer. L’enfer n’est pas
présenté comme un lieu de souffrances et de tortures éternelles,
mais comme un purgatoire douloureux dans lequel le pécheur,
meéme si c’est a une lenteur infinie, se transforme et finit par étre
prét a voir le Christ et a rejoindre la compagnie des saints au ciel.
L’angoisse que ressentent les ames dans ce lieu de tourments les
pousse vers le ciel par sa propre énergie ; elles tentent de s’en
échapper, mais « elles trouvent le ciel encore plus inhospitalier que
Ienfer, alors elles y retournent ». Mais Dieu, qui est Amour, les
éclaire de plus en plus, méme en enfer. Par Sa grace, et avec ’'aide
des saints au ciel, qui accomplissent une ceuvre rédemptrice parmi
eux, 'amour de Dieu jaillit progressivement dans leur coeur et leur
permet finalement d’entrer dans ce ciel pour lequel Dieu les a créés.
Méme si cette période de souffrance devait durer des millions de
générations, ils finiront par « entrer au ciel comme le fils prodigue
lorsqu’il s’est levé et est venu vers son pere ».

« Quand, enfin, ils auront atteint le but, ils se réjouiront et seront
remplis de gratitude envers Dieu, méme s’ils seront peut-étre moins
heureux que ceux qui ont accepté le Christ sur terre. Ainsi, I'enfer est lui
aussi une école de formation, un lieu de préparation a la demeure
éternelle. »

Selon lui, un tres petit nombre d’ames (comme, par exemple, le
diable lui-méme, pour le sort duquel le Sadhu n’a recu aucune
réponse) seront exclues du ciel pour toujours.

Dans I'un de ses écrits, Méditations sur divers aspects de la vie
spirituelle, Sundar Singh exprime, bien qu’avec une certaine
réserve, I'idée de la restauration de l'univers. Dans un chapitre

188



spécial, 1l traite de la question suivante: « Tous les hommes
retourneront-ils finalement a Dieu ? » Sa réponse et les raisons sur
lesquelles elle se fonde sont données dans les phrases suivantes :

« Si l’étincelle divine dans l’ame ne peut étre détruite, alors nous
n’avons pas a désespérer d’aucun pécheur. » « Puisque Dieu a créé les
hommes pour qu’ils soient en communion avec Lui, ils ne peuvent étre
séparés de Lui pour toujours. »

« Apres une longue errance et des chemins tortueux, ’homme pécheur
reviendra enfin vers Celui a image duquel il a été créé, car telle est sa
destinée finale. »

Dans le livre ou Sundar Singh parle de sa vision, il laisse ouverte
la question du chatiment éternel. Pourtant, les réponses qu’il a
recues des étres célestes ne laissent guere de doute quant a sa foi
dans le salut final de tous les hommes. De toute évidence, cette
croyance s’oppose a l'enseignement traditionnel de I’Eglise
occidentale, ainsi qu’a la tendance générale de I'expérience
mystique chrétienne. La doctrine du chatiment éternel ne fait pas
seulement partie de la théologie dogmatique de I’Eglise catholique
romaine, elle est encore aujourd’hui un dogme que les théologiens
catholiques défendent avec beaucoup d’énergie; dans une large
mesure, cest un article de foi accepté dans le christianisme
populaire et un axiome incontesté pour la plupart des voyants
chrétiens. De nombreux mystiques chrétiens, tout comme les
sadhus, ont en effet exprimé la belle pensée que 'amour de Dieu est
a l'oeuvre méme en enfer. Ainsi, sainte Catherine de Génes dit : « La
bonté et la miséricorde de Dieu brillent méme en enfer, car Dieu
aurait pu condamner les ames qui s’y trouvent, avec une justice
absolue, a un chatiment bien plus lourd que celui qu’elles endurent
actuellement. » Des théologiens catholiques, comme le deuxieme
fondateur de Saint-Sulpice, 'abbé Emery 48 ont tenté d'introduire
I''dée d’'une « diminution de la douleur des damnés ». Parfois, en
effet, 'ancienne i1dée de la restauration de l'univers apparait dans
la théologie mystique. Ainsi, la grande mystique anglaise Julienne
of Norwich dit que si 'enseignement et la signification du Christ

189



sont vrais, alors — d'une maniére que seul Dieu connait — tout ira
bien. Mais I'idée que l'enfer est une sorte de purgatoire (méme s’il
peut durer des siecles et des siecles), qui finira par disparaitre, n’est
évoquée dans I'Antiquité que par Clément d’Alexandrie, et
clairement exprimée par Origene et son disciple Grégoire de Nysse
(et alors seulement comme un enseignement « ésotérique »). A
I'époque de la Réforme, I'idée de la restauration a été attaquée par
Denk et les anabaptistes. Depuis 'avenement du rationalisme, elle
a été partiellement acceptée par la théologie protestante,
probablement parce que la doctrine du chatiment éternel perdait
progressivement de son importance. Il convient de noter que le
sadhu, qui n’est pas influencé par le rationalisme, ne semble
néanmoins pas croire a la doctrine traditionnelle du chatiment
éternel. Il a peut-étre absorbé quelque chose de 'enseignement du
bouddhisme mahayana, qui suggere que le chatiment de ’enfer ne
dure qu'un certain temps, ou il a peut-étre été influencé par le
Coran, qui, dans une réflexion sur ’état des damnés, contient cette
phrase : « Dieu peut faire tout ce qu’il veut. » Sur ce point, Sundar
Singh se trouve en effet plus proche du christianisme primitif que
de la doctrine contemporaine de ’Eglise occidentale.

Pour le sadhu, le paradis et I'enfer sont de grandes réalités
eschatologiques ; ce n’est toutefois pas toute la vérité. Ces deux
états ne commencent pas a ’heure de la mort, mais dans cette vie.
A linstar de Jacob Béhme, Sundar Singh soutient que le paradis et
Ienfer sont déja présents dans le coeur des hommes.

« Le paradis et 'enfer sont deux états spirituels opposés qui trouvent
leur origine dans le coeur des hommes. Les fondements de ces états sont
posés dans cette vie. »

Mais ces états d’esprit ne sont pas purement intérieurs ; ils sont
mystérieusement et secretement liés au monde invisible.

« Parfois, sans cause tangible, on ressent une joie ou une douleur qui
est un “attouchement” du monde spirituel, c’est-a-dire du paradis ou de
I'enfer. Ces “attouchements” jettent continuellement leur ombre sur le

190



cceur des hommes. Peu a peu, ce contact avec 'une ou 'autre sphére du
monde spirituel devient permanent. Selon nos bonnes ou nos mauvaises
actions et habitudes, nous tombons sous l'influence de I'une ou de 'autre,
et cette tendance décide de notre destin. Ainsi, méme dans ce monde, les
fondations du paradis et de 'enfer sont posées. Lorsque ’ame quitte le
corps a la mort, elle entre donc dans 1’état pour lequel elle a été préparée
ici sur terre. »

Le coeur du sadhu est déja au paradis ; mais alors que d’autres
ames religieuses n'ont qu'un avant-goit du paradis dans
Iexpérience de la paix intérieure, il lui a été donné d’entrer, méme
dans cette vie, dans le « plus haut des cieux », et d’'y communier avec
le Christ et ses élus. Aussi profonde que soit la joie qu’il éprouve a
travailler et a souffrir pour le Christ, son désir est encore plus
profond du jour ou il pourra vivre éternellement dans ce pays ou il
est déja transporté dans de rares moments d’extase.

« C’est I’état ou mon coeur est satisfait ; ici, je suis complétement en
paix. Pas de chagrin, pas de douleur, rien d’autre que de ’'amour, des flots
d’amour, une félicité parfaite, et cela pour toute ’éternité — pas seulement
pour mille ans. » « Quand je suis la-bas, je suis pleinement satisfait ; dans
cet état, il n’y a plus rien a désirer. C’est merveilleux. C’est notre foyer. »

8. LA BIBLE

La vie spirituelle du sadhu repose entierement sur son contact
personnel avec le Christ vivant. Cette paix intérieure qui découle
de la présence du Christ est indépendante de toute garantie
extérieure de salut ; elle ne dépend ni des symboles sacramentels
ni d'un livre sacré. « Ce n’est pas parce que je lis I’Evangile que je
connais le Christ, mais parce qu’ll s’est révélé a moi. » Méme si la
Bible était perdue, Sundar Singh nous assure que sa communion
avec le Christ éternel n’en serait pas le moins du monde affectée 4°.
Son expérience spirituelle I'a sauvé de I'idolatrie de la Bible, comme
ses anciens coreligionnaires idolatraient le Granth. Le sadhu
souligne a maintes reprises que pour entrer en contact personnel

191



avec le Christ, i1l ne suffit pas de lire la Bible ; la priere, et non la
lecture de la Bible, est la véritable clé du paradis. Pour lui, le fait
que, contrairement aux autres fondateurs de religions, méme aux
prophetes de I'’Ancien Testament et aux apotres, le Christ n’ait
jamais écrit une seule ligne lui-méme revét une importance
particuliere.

« Les autres enseignants, qui savent qu’ils devront quitter ce monde,
sont soucieux que leur enseignement se poursuive, qu’il continue a vivre
sous forme écrite lorsque ’enseignement oral ne sera plus possible. Mais
le Christ est tout a fait différent. Il n’a jamais songé a nous laisser seuls,
et il sera avec nous jusqu’a la fin du monde ; il n’avait donc pas besoin de
laisser derrieére lui des écrits. Il y a une autre raison pour laquelle il n’a
rien écrit. S’il avait écrit quelque chose dans un livre, les hommes se
seraient prosternés et 'auraient vénéré, au lieu de vénérer le Seigneur lui-
méme. La Parole de Dieu n’est qu'une main tendue pour montrer le chemin
vers le Seigneur qui est la Vérité et la Vie. » « La Vie et ’Esprit du Seigneur
ne peuvent étre écrits que dans le cceur des hommes, et non dans des
livres. »

En raison de son tempérament fortement mystique, le sadhu
n‘accorde pas la méme importance a la Bible que Luther, qui ne
cesse de manifester une exultation presque provocante a ’égard de
la « Parole » (méme si Luther, du moins dans sa jeunesse, ne sépare
jamais la Parole de I’Esprit). Ala parole écrite de Dieu contenue
dans ’Ancien et le Nouveau Testament, il faut ajouter cette « Parole
de Dieu » que 'ame pieuse entend dans ses moments de communion
silencieuse avec le Sauveur. Lorsqu'un secrétaire missionnaire
allemand demanda un jour a Sundar Singh s’i1l donnerait la
préférence a la révélation personnelle s’1l devait choisir entre celle-
ci et la parole écrite, Sundar Singh répondit tres simplement : « Le
méme Seigneur qui a inspiré les Ecritures est celui aux pieds
duquel je suis assis » — une pensée qui nous rappelle une fois de plus
I'Imitatio Christi: « Moi, le Seigneur, jai instruit les prophetes
depuis le commencement et, méme maintenant, je ne cesse de dire
toutes choses. »

192



Bien que le sadhu accorde plus d'importance a la communion
personnelle avec le Christ dans la priere qu’a toute autre chose, la
Bible est son pain quotidien. « Grace a la miséricorde de Dieu, dit-
1l, ya1 découvert que c’est la parole du Sauveur qui a un pouvoir
vital. » Le Nouveau Testament est son compagnon constant, le seul
bien qu’il emporte avec lui, a 'exception, bien sir, de sa robe safran
et de sa couverture. Il puise dans ce livre la matiere de sa
méditation personnelle et y trouve une inspiration sans cesse
renouvelée, tant dans sa vie de priere que dans son travail de
conférencier. « Dans ce livre, il y a tout ce qu’il faut savoir sur le
Sauveur du monde. » En effet, le Nouveau Testament est le guide
qui I'a conduit sur le droit chemin vers le Christ. Dans une
conférence donnée devant la British and Foreign Bible Society, il a
exprimé a la Société sa profonde gratitude pour avoir traduit
I'Evangile dans sa langue maternelle. Pour lui, comme pour tant
d’autres chercheurs indiens, la Bible a été un guide vers le Christ.

« Dieu se révéle de plus en plus a travers Sa Sainte Parole a tous ceux
qui Le cherchent de tout leur cceur.» « Les hérauts de I’Evangile ne
peuvent pas aller partout, mais la Parole de Dieu peut trouver une entrée
partout... et elle change les hommes, de sorte qu’ils commencent a aimer
le Sauveur, le Rédempteur du monde. »

Dans ses discours, il raconte de merveilleuses conversions qui
ont été provoquées par la lecture du Nouveau Testament, des
personnes qui, grace a la lecture de la Parole de Dieu, « ont trouvé
le Sauveur ». « Grace a la Parole de Dieu, des milliers de personnes
ont vécu la méme expérience que mol et se sont unies a leur
Seigneur et Sauveur. » La plus remarquable de ces conversions est
la suivante :

« Une fois, raconte Sundar Singh, je me promenais dans le centre de
IInde. A un certain endroit, je parlais a un auditoire paien de mon
Sauveur, et j’ai conclu mon discours par cette question : “Ne voulez-vous
pas lire vous-mémes le livre qui nous parle de Jésus-Christ ?” Or, parmi
mes auditeurs se trouvait un opposant actif a la religion chrétienne. Il
acheta un exemplaire de 'Evangile de Jean, en lut deux ou trois phrases,

193



puis le déchira en morceaux. Le colporteur qui lui avait vendu le livre était
triste et découragé, mais je le réconfortai et le rassurai en lui disant : “Ne
perdez pas courage... un jour, quelque chose de trés différent se
produira.”... Deux ans plus tard, j’appris ce qui suit : Lorsque ’homme qui
avait déchiré 'Evangile de Jean monta dans le train, il jeta les morceaux ;
a ce moment-la, un autre homme traversait le quai, qui cherchait
sincérement la vérité depuis sept ans. Il remarqua les morceaux de papier
qui gisaient sur le sol, en ramassa un et lut ces mots : « vie éternelle ». La
religion indienne enseigne la doctrine de la transmigration des ames, mais
qu’est-ce que la « vie éternelle » ? Sur un autre morceau, il trouva les mots
« Pain de vie ». Qu’est-ce que cela pouvait bien signifier ? Il montra les
morceaux déchirés a un passant et ajouta avec regret qu’il était dommage
que le livre dont ils provenaient ait été déchiré. Ce dernier répondit : « Ces
mots proviennent d’un livre chrétien ; ne lisez pas ce genre de choses, vous
ne feriez que vous souiller. » Cependant, cet avertissement n’empécha pas
I’'homme de s’en aller immédiatement acheter un Nouveau Testament. Il le
lut avec le plus grand empressement et devint un disciple convaincu de
Jésus-Christ. Il trouva son Sauveur, et en Lui, la paix et la joie. Plus tard,
il devint un messager de ’Evangile en Inde centrale. Ainsi, 'une des pages
déchirées devint pour une autre ame le véritable Pain de Vie. »

Sundar Singh est profondément convaincu du « pouvoir
merveilleux de la Bible ». Sa foi enfantine dans I'influence de la
lecture de la Bible se manifeste par le fait qu’il emporte avec lui,
lors de ses voyages missionnaires, des exemplaires complets du
Nouveau Testament ainsi que des passages de ’Evangile pour les
distribuer. Quand il rencontre des ermites dans I'Himalaya qui
vivent dans un silence perpétuel, enfermés dans leurs grottes, il
leur tend a travers une petite ouverture quelques pages du
Nouveau Testament, dans I'espoir qu’elles transmettront a leurs
occupants quelque chose de la lumiere du Christ. Et pourtant, le
sadhu est libre de cette conception extérieure de la lecture de la
Bible, courante dans certains cercles protestants, et n’a aucune
sympathie pour la théorie orthodoxe de I'inspiration verbale. Pour
lui, la Bible est, dans son ensemble, une création d’inspiration
mystique. « Ceux qui ont écrit la Bible n’ont pas recu leur
inspiration en prenant des notes, mais parce qu’ils vivaient avec la
Parole de Vie. » Les Ecritures sont « inspirées » au sens primitif du
terme, « données par ’Esprit divin » : les auteurs ont écrit les livres

194



sacrés « dans I'Esprit», cest-a-dire dans un état d’inspiration,
d’extase. Selon Sundar Singh, seule I'expérience extatique peut
éclairer le mystere de Ilinspiration des Ecritures. Il est
caractéristique de toute expérience extatique qu’il est impossible
d’exprimer ce contenu divin infini sous une forme finie, d’exprimer
la félicité avec des mots humains. Le langage humain est incapable
de dévoiler le mystere de l'amour divin que lextatique a
expérimenté ; tout discours qui tente d’exprimer quelque chose de
I'insondable merveille divine est comme le balbutiement incertain
d’'un enfant. Sundar Singh pense que c’est la raison pour laquelle
les Ecritures dissimulent des pensées divines si profondes sous une
forme humaine si imparfaite et si maigre.

« Le Saint-Esprit est le véritable auteur des Saintes Ecritures ; je ne
veux pas dire par la que chaque mot hébreu ou grec est d’inspiration
divine. Tout comme mes vétements ne sont pas moi, les mots des Ecritures
ne sont que des mots humains. Le langage de la vie quotidienne ne peut
pas vraiment exprimer les choses spirituelles de maniére exhaustive. 1l
nous est donc difficile de pénétrer a travers les mots pour atteindre la
vérité spirituelle. Cependant, pour ceux qui sont en contact avec l'auteur,
c’est-a-dire avec le Saint-Esprit, tout est clair. Le Christ lui-méme dit :
“Tout comme je me suis revétu d’'une forme humaine afin de racheter le
genre humain, ma Parole, qui est esprit et vie, est écrite dans un langage
humain” ; c’est-a-dire qu’elle unit des €éléments d’inspiration divine et des
éléments humains. »

Ainsi, la parole divine de la Bible contient la vérité divine, qui a
été percue spirituellement, sous la forme imparfaite du langage
humain. « Nous avons ce trésor dans des vases d’argile. » « Les
langes sont humbles et modestes, mais le trésor qu’ils recelent est
extrémement précieux, a savoir notre Seigneur Jésus-Christ lui-
méme 0, » C’est précisément parce que 'enveloppe extérieure est si
imparfaite et que le contenu précieux est si différent qu’il est inutile
de s’accrocher a I'extérieur. Ceux qui désirent comprendre le sens
de la Parole de Dieu doivent percer ’enveloppe extérieure jusqu’a
ce qu’ils trouvent le sens divin caché. Seuls ceux qui « vivent dans
I'Esprit », comme les saints hommes qui ont écrit le livre, sont

195



capables de saisir le sens des paroles de la Bible. Qui se ressemble
s‘assemble. Ce n’est que lorsqu'un homme se trouve dans un état
spirituel similaire a celui des écrivains inspirés (méme si cette
similitude peut étre tres différente en degré) qu’il peut vraiment
pénétrer le sens mystérieux des Kcritures. Par conséquent, comme
les choses spirituelles ne peuvent étre percues sans méditation et
sans priere, la méditation et la priere constituent a elles seules la
véritable clé de la compréhension des Saintes Ecritures.

Le Christ dit : « Si vous ne Me comprenez pas, vous ne pouvez pas
comprendre la Parole de Dieu. Pour la comprendre correctement, vous
n’avez pas besoin de connaitre le grec ou I’hébreu, mais vous devez étre en
communion avec le Saint-Esprit, ce Saint-Esprit par lequel les apotres et
les prophétes ont écrit. Le langage de la Parole de Dieu est spirituel ; seul
celui qui est né de I'Esprit peut le comprendre correctement et
complétement, qu’il soit érudit ou enfant. »

Cette conception de I'inspiration profondément mystique de la
Bible explique pourquoi le sadhu a une préférence si marquée pour
'« Evangile spirituel », 'Evangile de Jean. C’est I'Evangile qu’il lit
le plus souvent et qu’il cite le plus fréquemment. Apres I’Evangﬂe
de Jean, 1l puise son inspiration surtout dans les Epitres de saint
Paul et dans le livre de I’Apocalypse ; il cite également beaucoup les
Evangiles synoptiques, tant les paroles de Jésus que les récits sur
sa vie. Il utilise parfois les mots mémes des prophétes et des
psalmistes pour exprimer ses propres expériences. Les récits des
livres historiques de ’Ancien Testament lui sont également chers
et riches d’enseignements ; en tant qu’extatique et visionnaire, il
comprend immédiatement la relation enfantine et réaliste avec
Dieu qui caractérise les hommes religieux de I’Ancien Testament.

Comme tous les grands croyants chrétiens et hommes de Dieu,
le sadhu explique et commente la Bible selon sa propre expérience
personnelle de la puissance de I’Evangile ; dans la paix
merveilleuse que le Christ lui a donnée, 1l trouve la clé des
Kcritures. En cela, il nous rappelle Luther, dont la foi joyeuse dans
le don du salut de Dieu est «le centre et le fondement de toute

196



I'Ecriture Sainte, selon laquelle toutes les autres parties du livre
doivent étre comprises et expliquées ». Pour le sadhu, comme pour
Luther, la Bible est un « livre de réconfort et de grace », « puisque
toute I'Ecriture rend témoignage au Christ ». Mais comme la pensée
centrale des Ecritures — le salut, la paix et la béatitude en Christ —
est soulignée a des degrés divers dans les différents livres de la
Bible, 1l est donc nécessaire « de faire une distinction entre eux et
de choisir les meilleurs 5! ». Tout comme Origene et Augustin ou
Luther et Calvin aimaient le quatrieme Evangile, le sadhu le
considere également comme « le véritable coeur et le centre de tous
les livres», «le seul Evangile tendre, vrai et principal, de loin
préférable aux trois autres Evangﬂes ». L’Evangile de Jean est en
effet, selon Sundar Singh, la partie la plus précieuse de la Bible
pour tous les Indiens, méme pour les non-chrétiens, car dans la
parole « Vous en moi, et moi en vous », ils entendent ’écho d’'un
motif panthéiste des Upanishads et de la Bhagavad-Gita. Mais
amour du sadhu pour le quatrieme évangile n’est en rien teinté de
panthéisme ; au contraire, comme tous les grands saints chrétiens,
1l Taime tant parce qu’ill se rend compte que le quatrieme
évangéliste a contemplé le mystere de la divinité du Christ avec
« I'ceil percant de I’Esprit ». Lorsqu’on lui a demandé pourquoi il se
sentait si fortement attiré par I’Evangile de Jean, il a répondu :

« Jean était couché sur la poitrine du Maitre. Il avait un cceur
chaleureux et ne conversait pas simplement avec des mots, mais plutot de
coeur a ceceur avec Jésus. C’est pourquoi il le comprenait mieux. » « Il me
semble que saint Jean aimait le Christ plus que les autres apotres. Les
autres posaient des questions et se satisfaisaient des réponses de Jésus,
mais lui se reposait sur la poitrine de Jésus. Je pense qu’il désirait quelque
chose qui unissait les cceurs. » C’est pourquoi Jean, plus que les autres,
«avait un plus grand pouvoir d’exprimer la relation intérieure et
personnelle de nos cceurs avec le Christ ».

Tout comme Jean s’est reposé sur la poitrine du Maitre pendant
le dernier repas, Sundar Singh dit que chaque chrétien doit se
reposer sur la poitrine du Maitre lorsqu’il lit les Ecritures. Ce n’est
que dans les profondeurs de la priere intérieure que le sens de la

197



Parole de Dieu devient clair. « Celui qui ne Me comprend pas ne
comprend pas Ma Parole », dit le Christ au sadhu. Seul celul qui
pratique une communion intime avec le Christ et qui lit les
Kcritures « A ses pieds » sait par expérience que « la chair ne profite
en rien», mais que c’est « 'Esprit qui donne la vie », et, comme
Pierre a Capharnaiim, 1l dit au Christ : « Tu as les paroles de la vie
éternelle. »

9. EGLISE ET LES EGLISES

La véritable demeure de Sundar Singh dans ce monde est
lexpérience de l'extase, dans laquelle il voit le Christ face a face.
Pourtant, pour lui, cette expérience n’est pas, comme pour tant de
mystiques chrétiens et non chrétiens, une « fuite du seul vers le
Seul ». Dans l'extase, i1l n’entre pas seulement en communion avec
le Christ, mais aussi avec la multitude d’esprits bénis qui entourent
le trone du Christ. Pour lui, I'extase n’est pas seulement la
communion avec le Christ, mais aussi la communion entre les
saints. « Ici (dans le troisieme ciel) », dit-1l, « se trouve la véritable
communion des saints, dont nous parlons dans le Credo des
Apoétres». Sundar Singh n’est pas un simple individualiste
chrétien, qui ne ressent aucun besoin de communion avec d’autres
ames, comme Sebastian Franck et Soren Kierkegaard ; toutes ses
pensées et tous ses sentiments sont régis par I'idée de la communion
chrétienne. Mais I’Eglise a laquelle son coeur appartient n’est pas
une institution visible sur terre, mais l’ensemble de ceux qui
appartiennent au Christ.

« JJappartiens au Corps du Christ, c’est-a-dire a la véritable Eglise, qui
n’est pas un édifice matériel, mais 'ensemble des vrais chrétiens, tant ceux
qui vivent encore sur terre que ceux qui sont passés dans “le monde de la
lumiére”. »

C’est pourquoi, du début a la fin, le sadhu considere I’Eglise du
Christ comme l'assemblée triomphante des saints dans les cieux,

198



cachée a notre regard terrestre, mais bien réelle, la cité céleste de
Jérusalem, Z’Eglise céleste. Cette conception de I’Eglise dans les
cieux n’est pas nouvelle ; il y a des siecles, elle remplissait de joie
sacrée le cceur de Clément d’Alexandrie et d’Augustin. Elle résonne
dans toute la riche liturgie de I’Eglise catholique romaine. « Dans
ce mystere du Christ sont présents des cheeurs d’anges invisibles,
le plus bas est uni au plus haut, la terre est jointe au ciel, le visible
et l'invisible ne font plus qu’'un.» Mais ce sont précisément ces
paroles de Grégoire le Grand dans la liturgie de I'Eglise qui révélent
la différence entre 1'idée classique de I’Eglise telle qu’elle existe
dans la pensée occidentale et la conception de I’Eghse par les
sadhus. Les sadhus ne comprennent pas du tout la grande idée
selon laquelle I’Eglise sur terre, aussi imparfaite soit-elle, n’est
qu'un reflet, une préfiguration, voire une préparation de I’Eglise
céleste. Sunder Singh est tout a fait incapable de saisir la
merveilleuse 1idée que, sous le voile du symbolisme liturgique, une
union mystérieuse est désormais possible avec 'assemblée céleste
et I'Eglise des premiers-nés, et cela non seulement pour les Ames
particulierement favorisées d’'une expérience extatique, mais pour
tous les chrétiens sans exception.

Comme l'attention principale du sadhu est concentrée sur
I’Eglise céleste et qu’il ne voit dans I’Eglise terrestre qu'un
ensemble de chrétiens individuels, il n’a jamais été capable de saisir
toute la signification de ’élément institutionnel dans I’Eglise, que
ce soit d'un point de vue théologique, ecclésiastique ou sacramentel.
Il est clair qu’il ne néglige pas la nécessité d’appartenir a « I’Eglise
organisée sur terre»; lui-méme, selon son propre avis, était
techniquement membre de I’Eglise anglicane en Inde. Nous ne
lavons jamais vu dire quoi que ce soit de dépréciatif a propos de
lorganisation des Eglises chrétiennes. En effet, il acceptait I'ordre
ecclésiastique existant, et le montrait par le fait qu’il refusait de
baptiser ses propres convertis, qu’il envoyait toujours a la mission
la plus proche. Ce n’est que tres rarement, au Tibet ou dans
I'Himalaya, qu’il a baptisé lui-méme quelqu’'un, et uniquement
parce qu’il ne connaissait aucun missionnaire chrétien dans toute

199



la région. Il se considérait comme appelé uniquement a proclamer
I'Evangile et & témoigner du Christ, mais il ne pensait pas avoir la
vocation d’administrer les sacrements. A maintes reprises, il
exprime son respect pour ceux qui exercent des fonctions dans
I’Eglise. I ne renonca a sa licence de prédicateur qu’avec
Pautorisation expresse de son métropolite, avec lequel 1l resta en
étroite amitié. Lorsqu’il prit congé de I'archevéque de Cantorbéry
pendant son séjour en Angleterre, il s’agenouilla devant lui, selon
la coutume anglaise, pour recevoir sa bénédiction. Et lorsqu’il
écrivit son livre sur ses visions, il demanda expressément a 'évéque
de son diocese d’en rédiger la préface.

Mais malgré le respect extérieur qu’il témoignait aux autorités
ecclésiastiques, 1l ne reconnaissait pour lui-méme aucune autorité
doctrinale ni aucune discipline ecclésiastique. Comme le grand
fondateur des Quakers, George Fox, i1l ne connaissait d’autre
autorité que celle de la «lumiere intérieure». La révélation
Iintérieure immeédiate qui lui était accordée dans la priere et 'extase
était pour lui la seule base religieuse de certitude en matiere de foi,
par rapport a laquelle le dogme ecclésiastique et la spéculation
théologique occupaient une position secondaire.

«I1 ny a pas assez dhommes au sein de I’Eglise qui aient une
expérience spirituelle suffisamment profonde pour conférer une autorité
définitive aux dogmes ecclésiastiques tels qu’ils sont enseignés
aujourd’hui. C’est pourquoi je m’adresse directement a Dieu lui-méme... »
« Une révélation que j’ai recue dans l'extase vaut plus pour moi que tous
les enseignements traditionnels de I'Eglise. L’ecclésiasticisme et le
christianisme ne sont pas la méme chose. John Wesley et le général Booth
ont suivi les conseils de Dieu en opposition a I’Eglise, et les événements
ont prouvé qu’ils avaient raison. »

Au sujet des revendications papales, Sundar Singh dit :

« En ce qui concerne les papes, j’ai un grand respect pour eux en tant
qu’individus » ; « mais je ne crois pas au pape en tant que vicaire du Christ
et successeur de saint Pierre. Je ne trouve en lui ni 'inspiration ni 'esprit
du Christ ou de saint Pierre. Le Christ lui-méme est toujours présent
parmi les siens, et saint Pierre n’a laissé ni désigné aucun successeur,

200



mais il a enseigné que tout vrai chrétien représente le Christ sur terre. »
« Le roc sur lequel le Christ a bati son Eglise n’est pas Pierre, mais le Christ
lui-méme. »

Bien que le sadhu ait été assez indépendant de l'autorité
ecclésiastique extérieure dans toute sa vie religieuse, sa pensée et
son ceuvre, 1l reconnait que cette autorité extérieure a une grande
valeur pédagogique pour la majorité de 'humanité. « Comme tous
les hommes ne sont pas des mystiques, 'autorité de la tradition
ecclésiastique reste nécessaire pour la plupart d’entre eux. » Ainsi,
Sundar Singh fait une distinction entre deux types de
christianisme : un christianisme d’Eglise pour la majorité des
hommes et un christianisme libre pour les ames mystiques qui
trouvent leur chemin vers Dieu sur des sentiers solitaires. Il
exprime clairement sa pensée dans une belle parabole.

« Dans les montagnes, les torrents impétueux creusent leur propre lit
le long duquel ils coulent, mais dans les plaines, les hommes doivent
travailler dur pour creuser des canaux afin que ’eau puisse s’écouler. 11
en va de méme pour ceux qui vivent dans les hauteurs avec Dieu. Le Saint-
Esprit coule librement a travers eux, tandis que ceux qui consacrent peu
de temps a la priére et a la communion avec Dieu doivent trouver leur
chemin avec beaucoup de travail et d’efforts. »

Comme le sadhu ne reconnaissait aucune autorité ecclésiastique
dans sa propre vie, mais vivait en communion libre avec son
Rédempteur, sa vie religieuse n’avait pas vraiment besoin de I'aide
des moyens sacramentels de la grace ni de la communion du culte
public. Il est vrai qu’apres sa merveilleuse conversion, il a souhaité
étre baptisé afin d’accomplir la volonté du Christ. De plus, obéissant
au commandement du Christ, 1l recevait le sacrement aussi souvent
qu’il en avait 'occasion, et cela dans toutes les Eglises chrétiennes,
a 'exception de I’Eglise catholique romaine ; en effet, il louait la
bénédiction et la puissance qui découlent de ce sacrement. Mais il
n’accordait pas a ’Eucharistie la place importante qu’elle occupait
dans la vie chrétienne de I’Eglise primitive. Il n’était pas non plus
convaincu de la présence réelle du Christ dans le sacrement, selon

201



la doctrine catholique ou luthérienne ; il la concevait plutot de
maniere figurative et symbolique, manifestement sous I'influence
de la conception calviniste du sacrement qu’il avait rencontrée chez
les presbytériens et les membres évangéliques de I’Eglise
d’Angleterre.

« Je ne crois pas que le pain et le vin deviennent réellement le corps et
le sang du Christ. Mais leur effet sur le croyant est aussi grand que si
c’était le cas. » « Il n’y a rien de spécial dans le pain et le vin. L’Eucharistie
en tant que moyen de grace dépend de notre propre foi. »

Sundar Singh n’accorde pas beaucoup d'importance au culte
public, car, d’apres son expérience, le cceur prie mieux dans la
solitude qu’au sein d'une congrégation. Méme le culte silencieux des
Quakers ne lui semble pas satisfaire les besoins de la vie de priere.
Il ne voit pas non plus de fondement particulier au sentiment de
certitude de la présence du Christ dans le culte eucharistique
pratiqué dans I’Eglise catholique romaine ainsi que, dans une large
mesure, dans I’Eglise anglicane — en cela, 1l était en contraste
frappant avec le sannyasi catholique Brahmabandhav, qui était un
sacramentaliste enthousiaste et qui passait des heures en priere
devant le tabernacle. D’autre part, le sadhu ne condamne pas
ladoration du Saint-Sacrement; en effet, il justifie le culte
eucharistique en ces termes :

« Je n’ai aucune objection, méme a l’idolatrie, si elle sert & amener les
hommes au Christ et si elle facilite la concentration mentale et la priere. »

L’idéal de priere de Sundar Singh n’est pas celui de la liturgie a
Iéglise, ni celui du culte public lors des réunions de croyants, mais
plutot la priere silencieuse dans la chambre intérieure ou dans la
solitude des collines.

« Il est tout a fait naturel qu’aucune forme de service religieux ne puisse
jamais satisfaire les personnes profondément spirituelles, car celles-ci
sont déja en communion directe avec Dieu dans la méditation et sont
toujours conscientes de sa présence bénie dans leur ame. » « Si vous ne

202



pouvez pas trouver le Christ dans la grande congrégation, allez dans votre
chambre tranquille, et vous le trouverez la. Dans la solitude, Dieu peut
nous parler plus facilement que lorsque nous sommes parmi les autres ;
dans le calme de la solitude, lorsque le regard du cceur est fixé sur le
Christ, nous obtenons la paix a laquelle nous aspirons. »

Dans ce passage, Sundar Singh généralise a partir de sa propre
expérience et néglige le fait que, pour beaucoup de gens, la seule
« piece tranquille » qu’ils connaissent est la maison de Dieu, et que
pour beaucoup, méme pour un Luther, 'expérience du culte public
est exactement le stimulus dont ils ont besoin pour pratiquer la
priere privée. De plus, nombreux sont ceux, méme parmi les plus
grands mystiques catholiques, qui trouvent que la vue de 'hostie et
du tabernacle, symboles quasi sensibles de la présence du Christ,
éveille 'expérience la plus sainte et la plus pure de la priere. La
grande pensée primitive de I’Eglise du Christ s’'unissant dans la
liturgie afin de louer le Pere de notre Seigneur Jésus-Christ,
« comme d'une seule bouche », et ensemble « de I'invoquer dun
commun accord », est étrangere a 'esprit du sadhu. Le chanoine
Streeter a remarqué a juste titre que Sundar Singh vient de «la
terre classique des ermites ». Ni le brahmanisme ni le bouddhisme
ancien ne connaissaient de culte public ; et dans ’hindouisme, il
occupe une position tres subordonnée : les gens ordinaires se
contentent généralement de faire la puja (le culte privé dans le
temple devant la représentation du dieu) ; 'ascéte, au contraire, se
consacre au sandhya, culte dans le silence et la solitude.

Ce tempérament d’ermite ressort encore plus clairement dans
Pactivité apostolique du sadhu. Sundar Singh évangélisait tout
seul, non seulement sans aucune missio canonica ecclésiastique,
mais aussl sans aucun lien avec une société missionnaire : « Je
n‘appartiens a aucune société particuliere ; a cet égard, je suis tout
a fait seul. » Tandis d’autres grands hommes religieux indiens qui
avalent une tendance tout aussi forte a la solitude, Jina et Bouddha,
ont fondé une sangha, un ordre religieux, auquel était rattaché un
ordre de tertiaires, ou une confrérie laique ; tandis que Gourou
Nanak, le fondateur de la religion précédente de Sundar Singh, a

203



créé une communauté religieuse; tandis que saint Francois
d’Assise, qu’il honore tant, a donné naissance a une grande
fraternitas, le sadhu n’a jamais ressenti le désir de rassembler
autour de lui une communauté de personnes partageant les mémes
1dées et pouvant l'aider dans sa difficile mission. « Saint Francois
s’est senti appelé par Dieu a fonder un ordre, mais je ne me sens
pas appelé a le faire.» Bien que quelque quatre cents jeunes
hommes l'aient supplié de les accepter comme disciples, 1l les a
systématiquement renvoyés ; dans sa prédication de I’Evangile, 1l
était généralement seul, méme s’1l lui arrivait de temps a autre de
rencontrer des personnes partageant les meémes idées, avec
lesquelles il errait et préchait.

Cet individualisme marqué se fond cependant dans un esprit
universel, plus prononcé chez lui que chez d’autres chrétiens
éminents. Le dicton de Jacob Bohme trouve toute sa vérité dans le
sadhu : « Un chrétien n’appartient a aucune secte ; il peut vivre au
milieu des sectes et assister a leurs offices, mais il n’appartient a
aucune secte. » C’est précisément parce que le sadhu n’appartient a
aucune confession chrétienne particuliere, puisque, comme il le dit
lui-méme, 1l appartient « a tous ceux qui appartiennent au Christ »,
qu’il est capable de servir tout le monde avec son message. « Je suis
libre d’aller partout; pour moi, il n'y a pas de barrieres
ecclésiastiques. » Jusqu’a son époque, i1l n’y avait aucun autre
exemple dans I'histoire de I'Eglise chrétienne d’un homme de son
calibre qui ait préché l’Evangile dans autant d’Eglises et de
communautés chrétiennes : parmi les nestoriens et les jacobites, les
syriens et les coptes, parmi les anglicans et les presbytériens, les
congrégationalistes et les méthodistes, les luthériens et les
réformés, les baptistes et les quakers. Et bien que I'Eglise
catholique romaine ait été la seule a lui refuser ’acces a ses chaires,
d'innombrables chrétiens latins se sont assis a ses pieds pour
I'écouter témoigner du Christ 52, Sundar Singh entretenait des
relations fraternelles avec toutes les confessions chrétiennes.

« Dans toutes les églises chrétiennes ou le Christ est aimé, je me sens
parmi des fréres : partout ou je trouve de vrais chrétiens, je peux dire que,

204



meéme si leurs coutumes et leurs organisations me sont étrangeres, je me
sens chez moi parmi eux. » « Le christianisme n’est ni une société ni une
église, c’est le Christ lui-méme. Ceux qui vivent avec le Christ savent que
lui-méme est tout le christianisme. »

Parce que le Christ est tout pour le sadhu, il lui semble que
I'unité intérieure de tous les chrétiens est une évidence. Lorsqu’il
s’est entretenu avec le grand défenseur de I'unité chrétienne,
Iarchevéque Soderblom, il a déclaré : « Au plus profond de 'ame et
dans la priere, tous les chrétiens ne font qu'un » ; « en Christ, nous
parlons tous une seule langue, qui nous suffit a tous ». Comme son
sentiment de cette unité intérieure est si fort, 1l n’accorde aucune
importance aux divisions et aux différences au sein du
christianisme ; il les considere comme insignifiantes. A son avis,
lexistence d’autant d’Eglises et de confessions différentes révéle un
vestige de 'esprit de caste au sein du christianisme ; 1l compare le
systéme de castes indien aux divisions au sein de I'Eglise anglicane,
respectivement « haute » et « basse » ; comme 1l I'a dit franchement
au primat anglais, « le Christ n’aurait pas fait de telles différences
entre vous ».

« Les sectes sont des choses curieuses et superflues. Il n’y a quun seul
Dieu, alors pourquoi tant d’Eglises ? Pourquoi tant de conflits ? Il me
semble que c’est la faute du monde. Si toutes les sectes s’unissaient en
une seule, il n’y aurait plus de monde, il n'y aurait que le ciel. » « Je me
dis souvent, quand je vois des chrétiens qui ne peuvent vivre ensemble en
harmonie pendant cette courte vie terrestre, comment vivront-ils ensemble
pendant toute ’éternité ? »

Sundar Singh pense et vit dans la grande pensée de l'unité
chrétienne. Comme I’a écrit un journal anglais : « Il enseigne aux
Occidentaux le véritable esprit catholique avec les levres de
I'Orient. » Mais comme cette unité est quelque chose de purement
intérieur, enraciné dans le Christ, 1l n’a aucune foi1 dans les
tentatives extérieures visant a fédérer ou a fusionner les différentes
Eglises en une seule.

205



«Je ne crois pas que l'union des catholiques et des protestants
accomplirait grand-chose. Lorsque vous mélangez deux couleurs, vous
obtenez une troisiéme ; ainsi, si les catholiques et les protestants
s’unissent, vous devrez vous préparer a voir apparaitre une multitude de
nouvelles sectes et variétés. Je ne crois pas aux unions artificielles. L'unité
extérieure est futile. Seuls ceux qui sont unis dans le Christ sont vraiment
un en Lui et seront un au ciel. » « Les vrais chrétiens doivent étre unis
dans l’esprit, quelle que soit la différence entre leurs modes d’adoration de
Dieu. Je ne crois pas a une unité artificielle extérieure ; je ne crois qu’a
I'union intérieure des coeurs et des ames. »

Sadhu Sundar Singh nous offre le spectacle d'un grand croyant
chrétien tellement immergé dans le Christ que I’Eglise, avec toutes
ses organisations et ses reglements, passe au second plan.

« Je ne crois en aucune Eglise particuliére, qu’elle soit catholique ou
protestante, mais je crois au Corps du Christ, c’est-a-dire a la communion
collective des vrais saints et croyants. » « Je n’accorde aucune valeur a
I’Eglise en tant que telle, mais jaccorde une grande importance au
christianisme, qui pour moi signifie Jésus-Christ. A la question “A quelle
Eglise appartenez-vous ?”, je réponds toujours : “A aucune. J’appartiens
au Christ. Cela me suffit.” »

Ces paroles donnent une idée tres claire de sa position en
matiere ecclésiastique. En effet, dans ces mots, on retrouve presque
I’écho de I'ancien axiome chrétien : « La ou est Jésus-Christ, la est
I'Eglise catholique. » Il existe néanmoins une légére différence. Les
représentants classiques de la conception chrétienne de I’Eglise ne
concoivent pas I’Eglise d’'une maniere aussi spirituelle que Sadhu
Sundar Singh ; ils ne séparent pas autant I'Eglise visible de I'Eglise
invisible. Pour eux, 'Eglise — et ils incluent dans ce terme I'Eglise
visible et institutionnelle — est «le prolongement de la vie du
Christ », le « Corps mystique» du Christ, son « Epouse » bien-
aimée, la « Vierge Mere des Fideles ». Ce ne sont pas seulement les
anciens Peres de I’Eglise qui s’expriment ainsi, au premier rang
desquels Augustin, le héraut de la grande pensée de I’Eglise
catholique, mais Luther aussi chante les louanges de I’Eglise
comme « la Mére qui porte et nourrit chaque ame chrétienne par la

206



Parole de Dieu». En effet, il accepte et utilise méme la phrase de
Cyprien (comme 'a fait Calvin), extra ecclesiam nulla salus. « Dans
cette Eglise unique, toute ame qui désire étre sauvée doit trouver
une place et faire partie du corps collectif, car en dehors d’elle,
personne ne sera sauvé.» Sundar Singh parle continuellement du
Christ éternellement vivant; les paroles d’adieu du Seigneur
ressuscité : « Voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’a la fin du
monde », lul sont tres cheres, et 1l les cite constamment. Mais 1l voit
cette vie éternelle se dérouler uniquement dans la vie intérieure et
extérieure du chrétien individuel, et non dans la vaste communauté
de I’Eglise. Il est profondément imprégné du sens de la valeur et de
la réalité de I'Incarnation du Fils de Dieu ; dans de merveilleuses
paraboles, 1l proclame le grand paradoxe selon lequel le Roi de
gloire est venu vivre sur terre sous une apparence humaine si
pauvre. Mais i1l ne voit pas que cette Incarnation, ce dépouillement,
se poursuit dans le Corps mystique du Christ, I’Eglise. Dans un
passage d'une grande beauté, Clément de Rome parle du mystere
du caractere éternel de I'Incarnation du Christ. « Je crois que vous
savez bien que 'Eglise vivante est le Corps du Christ... L'Eglise,
comme notre Sauveur, était spirituelle, mais dans les derniers
jours, Il s’est manifesté afin de nous racheter. Cest pourquoi
I'Eglise, qui est spirituelle, s'est également manifestée dans la chair
du Christ, montrant ainsi clairement que sil'un d’entre nous chérit
et ne détruit pas ce mystere dans la chair, il le comprendra dans le
Saint-Esprit ; car cette chair symbolise 'Esprit, et nul ne pourra
voir 'image originale s’il détruit le symbole. C’est pourquoi, freres,
dit le Seigneur : “Préservez la chair, afin d’hériter de 'Esprit.” Mais
s1 nous disons que la chair est I’Eglise et que 'Esprit est le Christ,
alors celui qui peche contre la chair peche contre I’Eglise, et un tel
homme ne peut avoir part a I’Esprit, qui est le Christ 53, »

Le prédécesseur de Sundar Singh, Brahmabandhav, a
approfondi ce mystere lorsqu’il a écrit : « Il n’y a qu’un seul fait qui
se rapproche de la grandeur de I'Incarnation, et c’est la fondation
de I'Eglise catholique dans la chambre haute a Jérusalem. »

207



Friedrich von Hiigel, défenseur idéaliste et ouvert d’esprit de
I'i'déal catholique de I’Eglise, a souligné cette lacune dans la vie et
la pensée de Sundar Singh en ces termes impressionnants :

« Le sadhu accepte la fondation de ’Eglise de maniére trés simple, trés
réaliste ; il accepte l'Incarnation, la descente du Fils de Dieu du ciel dans
I’espace et le temps, de maniére trés pure et trés simple, mais quelle chose
formidable elle est pour lui! De plus, il considére le pdle héroique de
I’Eglise — la vie monastique — de maniére trés simple et trés réaliste. Il a en
effet un sens trés fin de la maniére dont le christianisme, vu sous un
certain angle, est essentiellement héroique et ascétique, sans étre pour
autant rigide ou sévére. Il montre également une réelle reconnaissance et
un réel amour pour le pdle domestique de I’Eglise, lorsqu’il chérit un
amour tendre pour sa merveilleuse Mére et lorsqu’il exhorte la plupart des
convertis gagnés grace a ses efforts a poursuivre sa vie et son ceuvre, mais
dans un esprit nouveau. Une fois de plus, quelle importance la chose revét
dans son esprit | Mais il lui est impossible d’accepter tout simplement, de
maniére tout a fait réaliste, une Eglise historique concréte, qui inclurait la
fondation de I’Eglise qu’il accepte déja d’'une maniére aussi concréte et
historique, et qui contiendrait en elle-méme le pouvoir d'une révélation
supplémentaire. Il s’en tient fermement au fait de l'Incarnation sans
affirmer “l’extension de 1Incarnation”, qui est le point de vue fortement
défendu et affirmé par d’innombrables saints dans le passé. »

Friedrich von Hiigel souleve un autre point qui éclaire la
position unilatérale du sadhu & 'égard de I'Eglise. Sundar Singh
est un modele d’humilité, comme peuvent en témoigner tous ceux
qui 'ont vu et entendu. Mais il ne manifeste pas cette humilité en
se soumettant a la doctrine de I’Eglise tout entiere. Selon la pensée
catholique (et pas seulement celle des chrétiens catholiques
romains), I'idéal complet de 'humilité chrétienne inclut cet aspect.

Dans un autre passage, Friedrich von Hiigel dit tres joliment :

« Nous pouvons déceler une certaine incomplétude dans ’humilité d'un
homme, tant qu’elle consiste en une humiliation devant Dieu seul et qu’elle
prétend tirer toute son aide religieuse, sans aucune meédiation des sens et
de la société, de facon purement spirituelle, de I’Esprit pur infini
uniquement. L’humilité compléte exige impérativement que je reconnaisse
continuellement mon besoin multiforme de mes semblables, en particulier

208



de ceux qui sont plus sages et meilleurs que moi, et mon besoin permanent
de formation, de discipline, d’intégration ; ’humilité compléte exige une
obéissance filiale envers les hommes et les institutions, ainsi qu’un
échange fraternel, une autorité paternelle et une supervision. »

Ce n’est pas que le sadhu manque en quoi que ce soit de ce genre
d’humilité. Sa disposition non seulement a donner, mais aussi a
recevolr, a parler non seulement de ses propres expériences, mais
aussi a apprendre des expériences des autres, s’est révélée a
maintes reprises dans ses relations avec les chrétiens occidentaux.

« Personne ne peut jamais dire : “J’en sais assez, je n’ai pas besoin
d’apprendre des autres.” Nous apprenons chaque jour, et tout comme
japprends chaque jour de ceux que je rencontre en Orient, jJapprends
aussi de mes fréres en Occident. »

Le sadhu manque cependant du sentiment d’étre pleinement
intégré dans le grand organisme de I’Eglise tout entiere, du contact
avec la tradition séculaire de UEglise chrétienne, de la
reconnaissance de ce qui a été cru a tout moment, en tout lieu et par
tous les hommes. Cest pourquoi i1l ne comprend pas le grand
symbole de la continuité historique et institutionnelle de l’Eglise :
la succession épiscopale des apotres, mais 1l s’exprime a ce sujet
dans un esprit tout a fait donatiste :

«Je ne crois pas a la doctrine de la succession apostolique... La
véritable succession spirituelle a été interrompue a plusieurs reprises, car
les évéques et papes consacrés ne l'ont pas tous été par le Saint-Esprit. »

Comme les rishis indiens et la plupart des individualistes
chrétiens, 1l considere I'expérience personnelle du salut comme le
seul critere de la vérité religieuse. Clest la seule fagon de
comprendre pourquoi il affirme ses propres expériences mystiques
contre tous les enseignements et toutes les traditions de I’Eglise. De
trés nombreux saints chrétiens de 'Antiquité, du Moyen Age et
d’époques plus récentes ont connu des extases et des visions comme
le sadhu, mais aucun d’entre eux n’aurait osé accorder plus

209



d’'importance a ses propres révélations personnelles qu’a la
tradition ecclésiastique. Cette comparaison n’a pas pour but de
critiquer la piété du sadhu, qui est merveilleusement éclairante par
sa certitude et sa sutreté ; elle montre seulement que d’autres
grands saints chrétiens avaient un idéal d’humilité plus inclusif. 11
est toutefois indéniable que cet individualisme radical présente un
réel danger pour la santé mentale et I’équilibre de la vie spirituelle,
que des ames moins grandes que celle du sadhu pourraient
facilement trouver trop difficile a supporter. Dans son cas, comme
I'a souligné Séderblom, ce danger est écarté par sa familiarité avec
le Nouveau Testament.

L’attitude de Sundar Singh envers la conception de I’Eglise
révele un léger parti pris. Ce parti pris s’explique par le fait qu’il
est 1ssu du monde spirituel individualiste de I’hindouisme et qu’il
n’a d’abord été en contact qu’avec les formes les plus individualistes
du christianisme, c’est-a-dire les formes les plus protestantes du
presbytérianisme et de l'anglicanisme low church, de sorte que,
comme le dit Zacharias, convertli au catholicisme: « En lui,
I'individualisme protestant et hindou se sont rencontrés et se sont
mutuellement renforcés.» Il est certain que la personnalité de
Sundar est si riche, si profonde, si aimante, qu’elle ne pourrait étre
plus attrayante si elle était plus ecclésiastique, surtout en Inde.
Mais ceux qui étudient les saints de I’Eglise primitive et du Moyen
Age et volent comment leur piété personnelle profonde et riche était
équilibrée et complétée par leur sens catholique de I’Eglise, verront
quils représentent un idéal plus complet que celui qui a été donné
au sadhu, qu’il s’agisse de le percevoir ou de le mettre en ceuvre.
Mais ou aurait-il pu trouver l’Eglise dans la communion de laquelle
1l aurait pu accomplir sa haute vocation a la vie de sadhu ? Cest le
grand probleme que Friedrich von Hiigel tente de résoudre dans
une lettre remarquable adressée au chanoine Streeter. Ni I’Eglise
anglicane, ni I’Eglise presbytérienne, ni I’Eglise catholique romaine
n‘auraient pu étre pour lui un foyer spirituel, du moins sous la
forme sous laquelle elles existent et fonctionnent actuellement en
Inde ; dans aucune d’elles i1l n’aurait pu exercer sa vocation

210



apostolique de la maniere large et globale dont il travaillait en Inde
et dans les pays voisins. Ce n’est pas la faute du sadhu, mais celle
des Eglises chrétiennes, s’1l n’a pas pu saisir pleinement le sens de
I'idée d’Eglise. I1 ne fait aucun doute que sa position ecclésiastique
est la volonté de Dieu pour lui. Le fait méme que Sundar Singh, cet
apotre au grand cceur, humble et aimant, n’ait pu appartenir
pleinement a aucune des Eglises chrétiennes montre plus
clairement que tout autre chose la nécessité de la chrétienté dans
toute sa profondeur et toute son ampleur. La véritable Eglise a-t-
elle cessé d’exister ? Depuis le grand schisme du xvie siecle, il n’y a
plus d’Eglise universelle dans laquelle des apotres et des saints
comme le sadhu pourraient trouver leur place. Comme lui, ils
doivent se rallier a I’Eglise triomphante. Mais aussi douloureux que
soit le sentiment qui envahit des hommes comme Friedrich von
Hugel lorsqu’ils sont confrontés a l'attitude du Sadhu envers
I’Eglise, 1l est réconfortant et encourageant de penser que ce
disciple du Christ peut s’adresser aux membres de toutes les
Eglises et que son message a été bien accueilli par tous. Sa
proclamation de I’Evangile ressemble a une répétition perpétuelle
de la priere du Grand Prétre, « Que tous soient un», comme une
prophétie significative de I'unité a venir de la chrétienté divisée.

10. CHRISTIANISME ET PAGANISME

Tant dans sa vie spirituelle que dans son message, Sundar
Singh est fortement christocentrique ; comme Paul, Augustin et
Luther, il trouve en Christ son Alpha et son Oméga ; il ne connait
aucun autre Dieu que celul qui s’est révélé en Christ. Mais malgré
le fait que Christ occupe tout son coeur et toute sa vie, sa vision est
tres éloignée de l'attitude étroite et dépourvue d’amour envers les
religions non chrétiennes qui caractérise tant 1orthodoxie
chrétienne. « Le monde entier est plongé dans les ténebres ; un seul
rayon de lumiere brille sur cette mer de ténebres, la figure du Jésus
historique de Nazareth ; le seul point de toute I’histoire du monde

211



qui ait approbation divine est le Golgotha » — de tels sentiments,
que l'on peut entendre — assez étrangement — méme aujourd’hui
dans les chaires professionnelles des universités allemandes,
seralent impossibles pour le sadhu. Il ne pourrait jamais nier a tous
les non-chrétiens la possibilité d’entrer au paradis, comme le font
encore si facilement les théologiens protestants chrétiens. Clest
précisément parce qu’il est imprégné du sentiment de 'amour et de
la miséricorde infinis de Dieu qu'un article central de sa croyance
est que Dieu veut le salut de tous les hommes. « Dieu veut que tous
les hommes soient sauvés et parviennent a la connaissance de la
vérité » : le coeeur du sadhu est rempli de cette pensée du Nouveau
Testament. « La rédemption est pour toutes les races et tous les
peuples du monde entier. » A une époque ot il était trés préoccupé
par le sort des non-chrétiens, il recut cette réponse dans l'extase :
« S’1l n’y avait aucun espoir pour tous les non-chrétiens du monde,
alors Dieu cesserait de créer d’autres étres humains. » « Tres peu
seront perdus, mais beaucoup seront sauvés. Ainsi soit-il. »

A coté de ces révélations intérieures, il y a les expériences
extérieures que le sadhu a vécues avec les religions indiennes et le
christianisme. Tout ce qu’il a vécu dans sa propre vie et au cours de
ses voyages missionnaires constitue une étude essentielle en
matiere de religion comparée. Il a eu I'occasion rare de comparer le
christianisme avec les autres croyances non chrétiennes. Mais cette
comparaison a donné des résultats tres différents des comparaisons
théoriques des théologiens occidentaux. Alors que ces derniers ne
volent souvent que de la lumiere du coté du christianisme, et du
coté des paiens une obscurité totale, seulement éclairée par
quelques faibles rayons de lumiere, le sadhu voit la lumiere et
lobscurité des deux cotés. De profondes ombres planent sur la vie
de la chrétienté occidentale, tandis que dans la vie des
« chercheurs » indiens de la vérité, il y a des étincelles de lumiere
divine. Sundar Singh parle avec une certaine ironie des « soi-disant
chrétiens » et des « soi-disant paiens ».

« Les gens nous traitent de paiens», a-t-il déclaré lors d’une
conversation avec 'archevéque d’Uppsala. « Imaginez un peu ! Ma meére,

212



une paienne! Si elle était encore en vie aujourd’hui, elle serait
certainement chrétienne. Mais méme lorsqu’elle suivait la foi de ses
ancétres, elle était si pieuse que le terme “paienne” me fait sourire. Elle
priait Dieu, elle servait Dieu, elle aimait Dieu, bien plus chaleureusement
et profondément que beaucoup de chrétiens. D’apres ce que je peux voir,
il y a beaucoup plus de gens parmi nous en Inde qui ménent une vie
spirituelle qu’en Occident, méme s’ils ne connaissent pas ou ne confessent
pas le Christ. IIs vivent véritablement selon la lumiére que Dieu leur a
donnée. Ici, vous avez le Soleil de la Justice, mais combien d’entre vous
s’en soucient ? Les gens ici ne vivent que pour ce monde... Parmi nous, en
Inde, nombreux sont ceux qui ménent une vie sainte. Les chrétiens ont
recu de Dieu comme un don un trésor inestimable, a savoir le Christ ; et
pourtant, beaucoup d’entre eux ne peuvent renoncer a leur vie mondaine,
mais leur cceur et leurs mains sont remplis de choses matérielles. Les
Indiens renoncent au monde et se renient eux-mémes, bien qu’ils n’aient
pas recu ce trésor de Dieu. » « Les “paiens” ne cherchent pas seulement
pendant des jours ou des mois, ils continuent a chercher la vérité avec
sérieux et anxiété pendant des années » ; « au cours de cette recherche, ils
doivent souffrir beaucoup ». « Mais vous, les chrétiens, vous vous lassez
au bout de dix minutes. » « Les chrétiens nominaux de ces pays qualifient
de “paiens” les habitants des pays non chrétiens. Et il est vrai, bien sur,
que les gens qui vivent la-bas adorent des idoles ; mais ici, les gens
s’adorent eux-mémes, ce qui est encore pire. Les adorateurs d’idoles
recherchent la vérité, mais les gens d’ici, d’aprés ce que je peux voir,
recherchent le plaisir et le confort. » « Les Occidentaux ont recherché et
trouvé la science et la philosophie. Ils savent comment utiliser 1’électricité
et comment voler dans les airs. Les Orientaux ont recherché la vérité.
Parmi les trois Rois mages qui se sont rendus en Palestine pour voir Jésus,
aucun n’était originaire d’Occident. »

La vie du sadhu a été remplie d’expériences des plus
surprenantes. Il a lui-méme trouvé dans le christianisme ce qu’il
n’avait pas pu trouver, malgré des années de recherche, dans la foi
de ses ancétres : la paix, la joie et la béatitude. Et pourtant, a sa
grande déception, il a été contraint de constater que, pour la plupart
de ses adeptes, le christianisme n’est pas ce qu’il est pour lui ; en
effet, la plupart de ceux qui portent le nom de chrétiens sont loin
derriere les soi-disant « paiens » de son pays natal en termes de
profondeur spirituelle et de sincérité religieuse.

213



« Il y avait autrefois, et 1l y a encore aujourd’hui, en Inde, des
hommes qui vivent en Dieu sans connaitre le Christ, c’est-a-dire
qu’ils ne connaissent pas Son Nom. » « Dans une certaine mesure,
Dieu a permis a d’innombrables ames sinceres en Inde de Le
trouver. » Cest cette expérience personnelle qui, en plus de la
pensée du Christ éternel, I'a conduit a une conception
merveilleusement large et profonde des religions non chrétiennes,
telle que tres peu de théologiens occidentaux l'ont atteinte. La
sphere de révélation du Logos divin — le Christ — comprend bien
plus que l'histoire de la rédemption du Nouveau Testament, avec
son prologue de ’Ancien Testament. « Il est la lumiere qui éclaire
tout homme venant au monde. »

« Le Christ vivant se révele a chaque homme selon ses besoins. » « Les
penseurs non chrétiens ont également été illuminés par le Soleil de justice.
Les Indiens ont recu le Saint-Esprit... Tout comme chaque ame qui vit
respire l’air, chaque ame, qu’elle soit chrétienne ou non, respire le Saint-
Esprit, méme si elle ne le sait pas. »

En effet, Sundar Singh va encore plus loin ; comme les penseurs
chrétiens les plus ouverts d’esprit et les plus audacieux, 1l voit des
traces de la révélation de Dieu non seulement dans les expériences
religieuses des hommes religieux non chrétiens, mais aussi dans les
aspects non religieux de la vie intellectuelle de ’humanité, dans la
science et la philosophie, dans la poésie et I'art.

« La vérité a de multiples facettes. Chaque personne, selon les
capacités que Dieu lui a données, révele différentes facettes de la vérité et
leur donne expression... Un arbre peut attirer une personne par ses fruits
et une autre par ses belles fleurs... De la méme maniére, le philosophe, le
savant, le poéte, le peintre et le mystique, chacun selon ses capacités et a
sa manieére, déclare et décrit les différents aspects de la réalité divine qui
l'ont impressionné. Il est toutefois impossible pour l'individu d’avoir une
conception globale de la réalité divine et de la faire connaitre dans toute
sa diversité. »

Le méme sadhu qui ne se lasse jamais de proclamer au monde
entier la révélation de Dieu en Christ differe de nombreux

214



théologiens chrétiens occidentaux en ceci: il ne réduit pas la
révélation divine au Jésus historique. A Tinstar de Justin Martyr,
ancien apologiste chrétien visionnaire, du grand maitre alexandrin
Clément, de l'auteur de la Summa theologica et du théologien
moderne Schleiermacher, Sundar Singh voit la révélation divine
dans I'ensemble du domaine spirituel et intellectuel, religieux et
non religieux. L’histoire de la religion, tout comme celle de la vie
intellectuelle, est une sorte d’escalier qui méne au mystere du
Christ incarné, crucifié et ressuscité. Partout, le Dieu éternel nous
ouvre son amour et sa grace infinis, mais nulle part dans le monde
entier cette miséricorde n’est aussi clairement visible que dans la
vie et les souffrances de son Fils. Partout, le Logos est a I'ceuvre,
1lluminant, guidant, aidant et guérissant, envoyant ses rayons dans
toutes les directions, mais dans le Christ incarné, ressuscité et
éternellement vivant, ces rayons rayonnants se concentrent en une
flamme claire et ardente.

« En Inde, dit le sadhu, nous savions déja que Dieu est bon. Mais nous
ne savions pas qu’ll I’était au point que le Christ était prét a mourir pour
nous. » « [l y a beaucoup de beauté dans ’hindouisme, mais la lumiére la
plus élevée vient du Christ. » « Dans une certaine mesure, Dieu satisfait
tout désir pour Lui-méme, mais la pleine satisfaction ne se trouve que
dans le Christ » ; « celui qui Le trouve trouve le paradis sur terre ».

Puisque la lumiere de la Parole éternelle illumine dans une
certaine mesure les religions non chrétiennes, celles-ci constituent
également une préparation, un maitre d’école, qui conduit au
Christ. Ce que la Loi était aux Juifs et la philosophie platonicienne
aux Grecs, la sagesse des Vedas et des Sastras l'est au peuple
indien : un tuteur qui le prépare au Christ. Brahmabandhav
Upadhyaya, fervent défenseur de la philosophie védantique, a
déclaré : « Le but du Vedanta est la fo1 en Christ, le Fils de Dieu. »
Le Sadhu raconte I'histoire d'un pandit qu’il a connu dans le nord
de I'Inde. Il donnait des conférences sur les livres sacrés de 1'Inde
et, a une occasion, 1l a conclu par ces mots significatifs : « Les Vedas
nous révelent la nécessité de la rédemption du péché, mais ou est le

215



Rédempteur ? Prajapati, dont parlent les Vedas, est le Christ, qui a
donné sa vie en rancon pour les pécheurs. » Lorsque ses auditeurs
ont exprimé leur étonnement face a ces paroles, i1l a répondu : « J’a1
une plus grande foi dans les Vedas que vous, car je crois en Celui
que les Vedas révelent, en Jésus-Christ. » Sundar Singh exprime la
méme pensée dans un langage imagé magnifique :

« Les mages ont suivi l’étoile jusqu’a Bethléem. Mais lorsqu’ils sont
arrivés a Bethléem, ils n’avaient plus besoin de l’étoile, car ils avaient
trouvé le Christ, le Soleil de justice. Lorsque le soleil se léve, les étoiles
perdent leur éclat. » « En Inde, nous avons de nombreux chercheurs de
vérité authentiques, qui suivent fidélement leur étoile ; mais seule la
lumiére des étoiles les guide. Mais vous, chrétiens, vous avez la gloire du
Soleil. » « L’hindouisme et le bouddhisme ont creusé des canaux, mais ils
n’ont pas d’eau vive pour les remplir. » « En ce sens, j’étais prét a recevoir
l'eau vive du Christ.» « Le christianisme est l'accomplissement de
I’hindouisme. »

Dans un langage simple, Sundar Singh a exprimé la vérité
profonde que I’étude comparative des religions met de plus en plus
clairement en évidence : la révélation universelle de Dieu a travers
I'histoire de 'humanité et sa révélation unique en Christ sont
profondément enracinées dans I'’étendue, la hauteur, la plénitude
et la pureté suprémes de la religion chrétienne. C’est cette vérité
riche et ancienne que le Nouveau Testament énonce de maniere si
claire et convaincante :

« Dieu ne s’est jamais laissé sans témoignage. » « Le Saint-Esprit a été
donné aussi aux paiens. » « Et le Verbe s’est fait chair et a habité parmi
nous, et nous avons contemplé sa gloire, la gloire du Fils unique venu du
Pére, plein de grace et de vérité. » « Et nous avons tous recu sa grace, et
grace pour grace. »

216



PARTIE V

L'1importance de Sundar Singh

1. SA PLACE DANS I’HISTOIRE DE LA RELIGION CHRETIENNE

Le sadhu est une personnalité religieuse éminemment créative.
Méme s’1l est étroitement lié a d’autres grands esprits de la
tradition chrétienne, sa pensée et sa vie religieuses n’en sont pas
moins entierement originales et fondamentalement les siennes. Il
est tout a fait impossible de dire qu’il appartient a une école
particuliere de pensée chrétienne. Il serait tout aussi erroné de le
classer parmi les mystiques médiévaux que parmi les réformateurs
du xvre siecle ; nous ne pouvons pas non plus le placer parmi les
anciens martyrs et confesseurs de la chrétienté primitive, pas plus
que parmi les grands missionnaires de I’Eglise occidentale dans
I'Antiquité ou dans les temps modernes. Dans sa vie intérieure, il
est trés proche de la famille des mystiques chrétiens. Son amour de
la solitude et de la contemplation, sa pratique réguliere de la
méditation et de la réflexion, sa méthode de priere théocentrique,
ses fréquentes visions et extases, sa conception du ciel — tout cela
pointe vers le mysticisme. Le fait qu’il allie une vie de travail
acharné au service de ses fréres a une riche expérience
contemplative ne diminue en rien son droit d’étre qualifié de
mystique ; en effet, c’est une marque supréme du mystique chrétien
que de pouvoir combiner la vie contemplative et la vie active,
Palternance entre la tranquillité sainte et [activité nécessaire,
comme le dit si bien Bernard de Clairvaux. Mais il est frappant de
constater qu'un esprit comme le sien, qui a tant en commun avec
les mystiques chrétiens, soit pourtant en si étroit accord avec
Martin Luther, qui était tout le contraire d'un mystique médiéval
dans sa conception des doctrines centrales du christianisme, du
Christ et du salut, de la foi et des ceuvres. La vie d’abnégation, de

217



pauvreté et de célibat de Sundar est tout a fait conforme a 1'idéal
monastique tel qu’il est compris dans I’Eglise catholique ; en
revanche, il n'y a pas de place dans son idéal de service pour le
troisieme consilia evangelica, le conseil d’obéissance, qui implique
la soumission volontaire a une regle monastique et a un supérieur
monastique en tant que représentant de Dieu.

Dans son sens des valeurs éternelles, dans son abandon
Incessant au monde surnaturel, dans son transcendantalisme et
dans son contact vital avec la communio sanctorum, Sundar Singh
est en harmonie avec la conception catholique du christianisme
exprimée dans son dogme, sa liturgie et son systeme éthique.
Pourtant, dans son indépendance vis-a-vis de toute autorité
ecclésiastique et dans l'importance qu’il accorde au caractere
déterminant de l'expérience intérieure comme seule base de
certitude, 1l est entierement protestant, et essentiellement
luthérien. Ce n’est pas un hasard 5’1 parle avec tant
d’enthousiasme de Martin Luther, « ce merveilleux réformateur et
homme de Dieu ». Dans un certain sens, Sundar Singh pourrait étre
décrit comme plus protestant — c’est-a-dire plus spirituel — que les
réformateurs, dans la mesure ou il accorde moins d’importance a
Pautorité objective de la « Parole de Dieu ». Mais Sundar Singh est
aussi profondément catholique, a mille lieues de l'orthodoxie
protestante dans l'universalité et I'ampleur avec lesquelles il
affirme les éléments de vérité et de révélation dans les religions non
chrétiennes. D’'un autre coté, il est typiquement protestant et
presque piétiste dans 'importance qu’il accorde a la nécessité de se
convertir au Christ et dans 'accent qu’il met continuellement sur
son expérience religieuse personnelle.

Est-i1l donc juste de décrire la personnalité du sadhu comme un
exemple particulierement classique de synthese entre le
mysticisme extatique et I'assurance évangélique, entre la piété
catholique et protestante ? Le sadhu est cependant beaucoup trop
simple et original pour que I'on puisse parler de lui en termes de
« synthese » ou de fusion de différents types de piété. Il vient d'un
pays ou regne le syncrétisme religieux, mais il n’appartient pas du

218



tout a cette sphere. Toute sa nature est si simple, tout a grandi si
naturellement et jailli spontanément de son étre. On ne peut que
décrire sa personnalité religieuse comme une unité primitive. Sa
piété peut donc étre qualifiée de chrétienne primitive, car dans
I’Eglise primitive, les divisions qui ont conduit plus tard au schisme
étaient encore harmonisées dans la vie organique de I’ensemble des
chrétiens. Le jésuite De Grandmaison le dit tres justement lorsqu’il
affirme que la piété du sadhu est « un christianisme évangélique
qul ne s’est pas développé au-dela de la période patristique ». La
marque distinctive de cet apotre indien du Christ est un renouveau
spontané et naif de lesprit du christianisme primitif. Cest
précisément parce que nous voyons que ce renouveau de l'esprit
chrétien primitif est si inconscient et imprévu que nous réalisons
que toutes les tentatives visant a intégrer le sadhu dans 'une des
formes ultérieures de I'organisation ecclésiastique chrétienne sont
tout a fait inutiles.

Ce qui différencie la piété de Sundar Singh de celle de la plupart
des mystiques chrétiens, c’est 'absence totale de tout enseignement
formel sur les « degrés» de la vie spirituelle, sur toute forme
d’échelle céleste. 11 est vrai que « ’échelle spirituelle » enseignée par
la plupart des mystiques chrétiens est quelque chose de bien plus
vital que celle des yogis et des bouddhistes indiens. Mais le fait que
le sadhu n’utilise aucun terme de classification mystique, ni
chrétien ni indien, montre treés clairement que son esprit est
enfantin et simple, ne révant jamais d’analyser la vie religieuse
intérieure. Etroitement liée A cette simplicité est 'absence de toute
technique mystique de l'esprit, telle qu’elle a été élaborée par les
yogis indiens et certains mystiques occidentaux plus récents. Il est
significatif que les exercices spirituels d’'Ignace de Loyola n’aient
été d’aucune aide pour le sadhu dans sa vie de priere. Il n’est pas
moins frappant que le symbole de I'Epouse, tant aimé par de
nombreux mystiques chrétiens, soit pratiquement absent de sa
pensée et n’ait aucune signification ni pour sa vie personnelle ni
pour son message. Ce n’est que lorsqu’il fait référence a son célibat
volontaire qu’il dit étre fiancé au Christ. A cet égard également,

219



nous remarquons le caractere résolument biblique de sa pensée
religieuse, cet esprit a la fois enfantin et viril qui est un élément si
frappant de la personnalité de Luther. Enfin, contrairement aux
védantistes et aux néo-platoniciens, ainsi qu’a de nombreux
mystiques chrétiens (Denys I'’Aréopagite, Eckhart, Catherine de
Génes, Angelus Silesius), il rejette tres résolument les conceptions
d’'union avec Dieu qui impliquent une i1dée de « déification ». Bien
qu’il parle souvent de la possibilité pour ’ame de devenir comme
Dieu, 1l affirme avec fermeté que 'union avec Dieu consiste en un
acte personnel de foi. « Par la foi, nous sommes en Dieu et Dieu est
en nous. Mais Dieu reste Dieu, et nous restons ses créatures. »
C’est par son esprit naif et enfantin que le sadhu se distingue de
tant de mystiques chrétiens ; et pourtant, a cet égard, il ne va pas
aussl loin que Luther. Ce point ressort tres clairement dans la
conception spirituelle de la priere de Sundar, qui contraste
fortement avec les idées larges et plutét concretes de Luther. Alors
que le sadhu ne considere quun seul type de priere comme
véritablement chrétien, a savoir la priere adressée a Dieu lui-
méme, Luther estime que ’essence de la priere chrétienne consiste
en une supplication enfantine ou en des dons matériels et spirituels,
dans un esprit de confiance assurée fondé sur les promesses divines.
Aussi surprenant que puisse étre I'accord entre Sundar Singh et
Martin Luther dans d’autres domaines, 1l existe ici un fossé tout
aussi grand que celui qui sépare le grand réformateur des
mystiques médiévaux. Ce contraste de tempérament religieux se
révele sous un autre aspect. Luther, comme d’autres réformateurs,
est avant tout un combattant, un homme qui estime devoir défendre
les droits de I’Evangile contre une Eglise apostate, tout comme les
prophetes de I'’Ancien Testament ont da lutter pour une foi
monothéiste pure contre une religion polythéiste florissante et
populaire. Cela explique leur partialité et leur exclusivité, leur
intolérance et leur dureté. Sundar Singh, au contraire, est
I'incarnation méme de la paix du Christ ; rien n’est plus étranger a
son esprit que les conflits, les protestations et les controverses. Il
est un prédicateur de I’Evangile, un témoin du Christ, sans aucun

220



esprit d’agressivité. Il est Iincarnation rayonnante dun
christianisme évangélique qui differe de celui des Eglises réformées
en ce qu’il n’est pas exclusif mais inclusif dans son esprit. Il n’est
pas moins significatif que ce christianisme évangélique des sadhus
inclue les 1déaux chrétiens primitifs de la vie monastique que les
réformateurs ont si vivement rejetés en raison de la tendance qu’on
leur attribue a favoriser un esprit légaliste et moralisateur : les
1déaux de pauvreté et de célibat. Sundar Singh évite certes de
parler d’'une vie consacrée a la pauvreté et au célibat comme s’il
s’agissait d’'une forme de vie supérieure, mais on ne peut nier qu’il
considere le fait de suivre pleinement Jésus a cet égard comme le
plus haut i1déal de perfection chrétienne ; Sundar Singh voue une
admiration particuliere aux moines missionnaires de I’Eglise
catholique romaine en Inde. L’influence protestante est
certainement perceptible dans la maniere dont il considere les
consilia evangelica entierement a la lumiere de la question de la
vocation. Ce n’est que lorsqu'un homme a recu un appel divin
particulier et qu’il obéit a cet appel sans déprécier la voie suivie par
ses freres que la pauvreté et le célibat sont véritablement des
1déaux évangéliques.

Dans sa conception mystique de la priere, dans son absence
d’esprit de controverse et dans son idée de ce quimplique suivre
completement le Christ, I'idéal religieux du sadhu est clairement
différent de celui des réformateurs. D’autre part, il est tres frappant
de constater que son christianisme évangélique est beaucoup plus
subjectif que celui de Luther. Pour Sundar Singh, témoigner du
Christ signifie avant tout parler publiquement de ses merveilleuses
expériences personnelles, et en particulier de sa conversion au
Christ. Ce type de confession a quelque chose de bouleversant, car
1l découle d’'un sentiment de nécessité intérieure et ne vise en aucun
cas a mettre en avant sa propre personnalité, mais plutot a glorifier
la puissance et la miséricorde de Dieu. En méme temps, il révele
une certaine partialité, car 'accent mis sur ’expérience personnelle
tend a reléguer au second plan les aspects objectifs et universels de
la révélation de la vérité divine. Il est évident que méme le message

221



de Paul et des premiers apotres, qui était également fondé sur des
expériences personnelles du Seigneur ressuscité et exalté, avait une
perspective beaucoup plus objective que celle du sadhu ; on peut en
dire autant de Luther qui, malgré toute sa subjectivité passionnée
dans ses écrits et ses préches, garde 1’élément personnel plus en
arriere-plan que Sundar Singh. A cet égard, le sadhu a une affinité
certaine avec le christianisme de type piétiste et méthodiste, dans
lequel une conversion soudaine et décisive au Christ et le
témoignage personnel du converti au Christ occupent une place
centrale. Personne ne reprochera au sadhu cette particularité, mais
on ne peut nier qu’elle dénote une certaine partialité et une certaine
limitation qui, si elles étaient trop appréciées par d’autres,
pourraient facilement devenir un danger dans la vie religieuse.
Avant tout, nous voyons a quel point le message subjectif du sadhu
doit étre complété par une théologie fortement objective, incarnée
dans 'enseignement de I’Eglise. Plus un penseur chrétien vit dans
latmosphere claire de la vérité religieuse objective, plus il sera
conscient du caractere unilatéral de la piété et de 'enseignement
du sadhu.

A y regarder de plus pres, la personnalité de Sundar Singh
pourrait eétre décrite comme primitive et évangélique, avec toutefois
une tendance a la subjectivité piétiste et a un individualisme non
ecclésiastique. Il incarne une foi religieuse simple, enfantine, mais
claire et spirituelle, entierement fondée sur le Nouveau Testament.
Malgré son lien étroit avec le type de religion ascétique et mystique
associé a I’Eglise catholique romaine, et malgré 'ouverture d’esprit
qui le fait dépasser largement les frontieres du protestantisme, son
tempérament n’est pas typiquement catholique, mais protestant.
L’attitude mentale catholique typique, qui consiste a s’efforcer
d’harmoniser la vérité révélée avec l'ensemble de la vie
intellectuelle et spirituelle de '’humanité, n’est pas apparente chez
lui. Les arguments théologiques, la beauté liturgique, I'esprit de
communion ecclésiale et l'art de lorganisation ecclésiastique
n‘entrent pas dans son systeme de pensée ; il ne saisit pas tout a
fait leur pleine signification pour la religion chrétienne. Avec la

222



méme concentration stricte et la méme exclusivité inflexible qui
caractérisent toutes les ames fortement évangéliques, il proclame
continuellement «la seule chose nécessaire». Mais clest
précisément sur ce point que le sadhu et les ames apparentées sont
vraiment grands.

2. L IMPORTANCE DE SUNDAR SINGH POUR L’ INDE

Depuis des siecles, I'Inde est une terre de religion. Plus que dans
tout autre pays, i1l existe en Inde un sens extrémement fort de la
réalité du monde transcendant, associé a une volonté sincere de
tout sacrifier a I'ordre surnaturel. Cette terre ne devrait-elle donc
pas étre le meilleur terrain pour la bonne nouvelle du Christ ? Le
cceur de ce peuple ne devrait-il pas s’ouvrir volontiers a I’Evangile ?
Et pourtant, rares sont les pays au monde ou les missions
chrétiennes ont rencontré une opposition aussi farouche qu’en Inde.
Des le 1¢ siecle apres Jésus-Christ, des missionnés chrétiens ont
commencé a y ceuvrer. A cette époque, 1l s’agissait de missionnaires
syriens ; le xvie siecle a vu le début de l'activité missionnaire
catholique romaine. Depuis le xvine siecle, des missionnaires de
toutes sortes d’Eglises occidentales sont a I’ceuvre en terre indienne.
Bien que les missions chrétiennes aient laissé une empreinte
distincte sur la vie intellectuelle de 1'Inde, comme on peut le
constater chez certains Indiens éminents de notre époque, le
nombre d'Indiens qui confessent réellement le Christ n’est qu’une
goutte d’eau dans 'océan par rapport a ceux qui restent fideles aux
anciennes traditions religieuses de I'Inde. Comparé aux efforts
patients, persévérants et sacrificiels des missionnaires chrétiens, ce
résultat semble décevant. La cause de cet échec réside en partie
dans I'extréme ancienneté, la richesse et la profondeur des religions
indiennes, mais encore plus dans I'incapacité des missionnaires
chrétiens a adapter suffisamment leur message a I'esprit indien. Un
éminent missionnaire jésuite, P. J. Hoffmann, va jusqu’a dire :
« L’ensemble du travail missionnaire moderne en Inde s’est brisé

223



sur les rochers d'un européanisme rigide, et c’est pour cette raison
quil gs’agit d'un grand fiasco.» Le chanoine Western, qui
appartenait a la Confrérie de I'Imitation fondée par Stokes, le dit
tres justement :

« Le christianisme en Inde est trop peu indien. Il est coupé de la vie et
de la pensée du pays, et dominé par des personnalités et des méthodes
occidentales. Mais ces choses sont essentiellement impermanentes. » « Le
christianisme qui a été enseigné en Inde jusqu’a présent est le
protestantisme anglais et ameéricain du Xix¢ siécle, une foi sévere et
logique, avec une tendance a devenir plutot terre-a-terre... avec trés peu
de sens du surnaturel, ni aucune trace de mysticisme ou d’ascétisme. Un
christianisme de ce type pouvait montrer a la jeune Eglise indienne les
faiblesses de l'idéal des sadhus, mais il ne pouvait en saisir les éléments
nobles... L'enseignement de I’'Eglise romaine a manifestement été favorable
a l'idéal des sadhus, mais uniquement selon les principes traditionnels
occidentaux. La séparation d’avec la vie indienne et la dépendance vis-a-
vis de la mission étrangere, qui caractérisent les chrétiens non romains,
sont devenues une caractéristique encore plus forte de I’Eglise romaine en
Inde en raison de son uniformité centralisée dans tous les détails de la
doctrine et de la discipline. »

Cette attitude européenne de la part de toutes les Eglises quil
tentent d’évangéliser I'Inde est en opposition directe avec les
méthodes missionnaires du christianisme primitif. L’Evangﬂe du
Christ n’a pu conquérir le monde hellénistique qu’en se revétant
d’'un habit hellénistique ; de la méme maniere, le christianisme ne
conquerra le monde spirituel de I'Inde qu’en revétant les habits de
I'Inde. Dans la chrétienté antique, de grands penseurs, comme les
deux Alexandriens et les trois Cappadociens, ont su revétir
I’Evangile du Fils incarné de Dieu du vétement majestueux de
lesprit grec. Mais jusqu’a aujourd’hui, il n’est apparu, dans les
rangs des missionnaires en Inde, aucun grand génie qui soit capable
d’interpréter les vérités de la révélation chrétienne dans la langue
de I'Inde. Au cours du siecle dernier, il y a eu des Indiens doués qui
admiraient avec enthousiasme la personne et I'enseignement de
Jésus, comme les dirigeants du Brahma-Samaj : Ram Mohan Roy
et Keshub Ghunder Sen. Mais ils représentent tous un mélange

224



artificiel d’idées religieuses chrétiennes et indiennes ; peut-étre,
pour étre plus exact, une tentative d’unir le christianisme « libéral »
de type rationaliste avec la philosophie mystique des Upanishads.
Presque tous, sans exception, sont incapables de comprendre
I'intériorité du mystere de la rédemption chrétienne. Ainsi, leurs
efforts ont abouti a une tentative de syncrétisme entre un
christianisme quelque peu édulcoré et la sagesse des Vedas, sans
ouvrir la voie a la pénétration des vérités vitales et centrales du
christianisme dans la vie spirituelle de I'Inde.

Mais ce que tous ces dignes représentants religieux dune
religion éclectique — qui tentait de combiner le christianisme et les
Vedas —n’ont pas réussi a accomplir par un effort conscient, Sundar
Singh I'a accompli tout a fait inconsciemment. Il est indien de la
téte aux pieds, en aucune facon influencé par la culture
intellectuelle de I'Occident. Pourtant, il s’est positionné au coeur
meéme de la vie chrétienne, 11 a vécu entierement dans le
christianisme « biblique ». C’est pourquoi il a pu offrir aux Indiens
le message pur et authentique de l’Evangile sous une forme
indienne. Clest la que réside la grande importance de sa
personnalité et de son message pour les missions chrétiennes en
Inde. Personne n’a mieux exprimé cette importance que Nathan

Soderblom :

« Dans T’histoire de la religion, Sundar Singh est le premier & montrer
au monde comment la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, dans toute sa
pureté, se reflete dans ’ame d’un Indien. Sundar Singh lui-méme est la
réponse a une question qui occupait l’esprit des chrétiens et d’autres
penseurs avant que lInde n’entre en contact étroit avec le monde
intellectuel occidental : “A quoi ressemblera le christianisme en Inde, s’il
devient un jour plus qu’une simple ramification de ’Occident ?”... Voici un
Indien qui est resté indien de bout en bout, mais qui a néanmoins absorbé
l’essence de ’Evangile dans son étre et s’est entiérement abandonné au
Christ. Vous trouverez difficilement en Occident quelquun qui se soit
imprégné plus profondément du Nouveau Testament et du Psautier que
Sundar Singh. Ce qui frappe chez lui, ce n’est pas I'union de l'esprit indien
avec le christianisme, mais la maniére dont il intensifie et illumine le
véritable christianisme scripturaire, dont nous, Occidentaux, pourrions
également beaucoup apprendre. »

225



Sundar Singh était profondément convaincu que le
christianisme ne pourrait pénétrer dans le coeur et 'ame des
Indiens que s’il leur était présenté sous une forme indienne : « Les
Indiens ont grand besoin de ’eau de vie, mais ils ne la veulent pas
dans des récipients européens. » Or, seul un Indien comme le sadhu
est capable d’offrir ’eau de vie au peuple assoiffé de 'Inde dans son
propre récipient. Méme par son apparence, Sundar Singh était un
sermon vivant pour ses compatriotes. Sa robe sacrée couleur safran
était un sésame pour entrer dans les maisons du peuple, tandis que
sa vie derrance, de pauvreté et de solitude, marquée par
Iabnégation, leur ouvrait le cceur. Brahmabandhav Upadhyaya dit
a Jjuste titre: « Notre expérience missionnaire nous a
progressivement amenés a la conviction que le moine sannyasi est
le seul messager capable d’offrir les mysteres de la foi chrétienne
au peuple indien. » Et S6derblom dit a peu pres la méme chose : « S1
I'Inde doit un jour embrasser véritablement le christianisme, celui-
ci doit étre offert aux Indiens sous une forme qui, méme
extérieurement, dans son abnégation, sa liberté et sa simplicité,
réponde a I'idéal indien, et méme le surpasse. »

Cependant, ce n’était pas seulement le mode de vie extérieur de
Sundar Singh qui attirait les Indiens, mais aussi sa maniere de
précher, qui leur était compréhensible. Il s’exprimait en paraboles,
a l'instar de Yajnavalkya, de Bouddha et de Gourou Nanak, et
nombre de ces paraboles étaient tirées de 'héritage indien ancestral
des Vedas. Non seulement la forme de son message était familiere
aux oreilles indiennes, mais son contenu I’était également dans une
large mesure. Il parle de la Maya, I'illusion trompeuse des choses
matérielles ; ce monde est un mirage perfide qui attire les eaux puis
les laisse mourir dans le désert aride. Il parle du Karma, de la
grande loi morale selon laquelle chaque action pécheresse entraine
inévitablement la détresse et le chatiment. Comme le Bouddha, il
parle de la Trishna, de cette soif vitale et dévorante que I'ame
humaine désire étancher a tout prix. Comme tous les sages de
I'Inde, il ne se lasse jamais d’exhorter ses auditeurs a atteindre le
Samadhi, cette méditation silencieuse et tranquille qui donne au

226



cceur humain le pouvoir d’accéder a la connaissance des vérités
divines ; et il parle du Santi, de la paix profonde de ’ame, dont tous
les livres sacrés de I'Inde sont imprégnés. Il proclame le Bhakti, cet
amour sacré de Dieu qui libére 'ame de tout ce monde transitoire
et la conduit vers le haut, dans le royaume de 1’éternité ; il loue le
Maitri, cet amour vaste et universel qui s’étend a toute la création ;
et 1l préche le Moksha, la rédemption libre, bénie et compléete, dans
laquelle ’'ame humaine trouve le repos dans le temps et dans
I'éternité. Comme Gautama Bouddha, il parle de ’'Amrta-dhatu, le
« lieu ou 1l n’y a plus de mort ». Et il plonge joyeusement dans le
Premsagara, l'océan incommensurable de Il'amour divin. Il
contemple également ’Antaryamin, le « Guide intérieur », le Dieu
qui a son trone dans les profondeurs les plus intimes de ’ame. Et il
glorifie Bhagavan, le Dieu Sauveur supréme et vivant, qui élit
domicile dans ’ame des justes afin de la remplir de salut et de vie.
Il chante aussi I'Isvara-prasada, cette merveilleuse grace salvatrice
que le Rédempteur accomplit dans le coeur d’une créature humaine
empétrée dans les filets du péché et de la douleur. Il parle
également du mystérieux Avatara, de la «descente», de
I'incarnation du Dieu Sauveur, qui, sous une humble forme
terrestre, vient vers les enfants des hommes afin de les racheter des
mains du Malin. Tout comme le sadhu utilise les conceptions
religieuses indiennes primitives dans ses discours publics, il
s'inspire également de la sagesse ancienne des yogis dans ses
conversations intimes avec quelques privilégiés. Comme les yogis
du brahmanisme et du bouddhisme, i1l possédait lui aussi de
merveilleux pouvoirs spirituels et une connaissance spirituelle,
Radhi et Abhijna ; comme eux, 1l était capable de détacher son
«corps astral» (Manomaya-kaya) de son corps terrestre et de
s’élever dans le ciel le plus haut (Brahma-loka). 11 était doté du don
de la vue et de l'ouie célestes (Divyam cakshur et Divyam srotram) ;
comme eux, 1l avait le don de discerner les esprits, de « comprendre
les coeurs étrangers» (Paracitta-jnana) et de se souvenir d’une
existence antérieure (Purva-nivasa-smrti), non pas d’existences

227



terrestres antérieures, mais d’'un contact spirituel originel entre
I'ame et le Christ.

Dans le message du sadhu, tant en public qu’en privé, nous
percevons des échos distincts des 1dées directrices bien connues du
systeme religieux indien du salut, tant ancien que moderne. Et
pourtant, ce message indien n’est autre que la Bonne Nouvelle
préchée par Paul et Jean, Augustin, Francois d’Assise et Luther.
C’est le message du Christ, le Fils incarné de Dieu, le message du
péché et de la grace, de la Croix et de ’Expiation, le message de
I'humilité et de la priere, du service et de 'amour fraternel ; c’est,
en bref, un message biblique, car le livre dont il tire sa source n’est
ni le Veda, ni la Gita, ni le Granth, mais le Nouveau Testament.
« La Bible, et en particulier 'Evangile de Jean, influence sa pensée
et son discours d’'une maniere étonnante pour une personne aussi
profondément indienne que lui. » Le sadhu connaissait par coeur
I'intégralité de la Bhagavad-Gita a 'age de sept ans, mais il est
frappant de constater que lorsqu’il préche I’Evangile, 1l utilise tres
rarement des mots ou des expressions tirés de la littérature
religieuse indienne ; sa pensée et son langage sont imprégnés de la
Bible.

Ce fait explique pourquoi Sundar Singh a rejeté toutes les
conceptions essentiellement indiennes de la religion ou de la
philosophie qui sont en contradiction avec les idéaux chrétiens.
Ainsi, i1l a completement abandonné I’'ancienne doctrine indienne de
la transmigration des ames, le cycle de la renaissance (samsara).
Selon lui, cette doctrine est une « vaine tentative de résoudre le
probleme de la souffrance ». Il avoue que, méme enfant, il n’aimait
pas cette 1dée et qu’il aspirait a un endroit ou la mort n’existerait
plus. Toutes les grandes ames de I'Inde ont détesté cette idée de
renaissance et ont aspiré a «l’endroit ou la mort n’existe pas»
(amritapadam) ; mais aucune d’entre elles n’a osé remettre en
question la doctrine de la renaissance. Le sadhu, cependant, comme
Ram Mohan Roy avant lui, sous l'influence du christianisme
biblique, rejette entierement I'idée du samsara. La vie présente est
le seul temps quun homme passe sur cette terre ; c’est la seule

228



période de préparation a I'éternité, « car nous ne reviendrons jamais
a cette vie». Ce dogme qui, pendant pres de trois mille ans, a
maintenu la pensée indienne dans l'esclavage, le sadhu n’en a été
libéré que par l'idée chrétienne selon laquelle cette vie est la seule
occasion de décider de I'éternité.

Le pessimisme indien, qui trouve son expression la plus élevée
dans l'enseignement du Bouddha, est étroitement lié a la
conception de la renaissance ; renoncer a 'idée de renaissance, c’est
rompre completement avec un pessimisme séculaire et sortir a la
lumiere et a la liberté du jour. Dans les représentations bouddhistes
de la roue de la vie, un terrible monstre démoniaque tient dans ses
mains la balance sur laquelle sont représentés les douze nidanas,
les maillons de la chaine causale, du lien causal, une maniere
vivante de suggérer le lien étroit entre le pessimisme et la doctrine
de la transmigration. Sundar Singh n’a aucune conception dun
destin sombre qui aurait le pouvoir de régner sur le monde ou
d’influencer la vie des hommes. Méme 1'idée de I’Eglise primitive,
selon laquelle ce monde gémit sous le regne de Satan et de ses
armées, n’affecte guere sa pensée. C’est un optimiste enfantin, qui
voit partout 'amour de son Pere céleste. « Je crois que tout est bon. »
Tout dans le monde est bon en soi, car cela vient du Créateur qui
est pure bonté ; mais les choses matérielles peuvent nuire aux ames
s1 les hommes les utilisent a mauvais escient, en dehors de leur
Créateur. Le sadhu tente de montrer par une parabole comment les
choses bonnes et belles peuvent parfois avoir un effet néfaste sur le
coeur des hommes :

« Il existe dans ’Himalaya une certaine espéce de fleur dont le parfum
plonge les hommes dans l'inconscience... Ces fleurs sont belles par leur
forme et leur couleur ; tous ceux qui les voient se sentent attirés par elles,
mais personne ne s’en approche ni ne s’assoit parmi elles sans étre envahi
par un sommeil mystérieux et fatal. Au début, je pensais que ces fleurs
étaient toxiques, mais les gens m’ont assuré que ce n’était pas le cas, car
ceux qui sont submergés par leur parfum ne meurent qu’au bout de douze
jours, et leur mort est due a la faim et a la soif, et non a l'effet immeédiat
de la drogue. De la méme maniére, les choses de ce monde ne sont pas
mauvaises en elles-mémes, mais elles abrutissent les ames insouciantes

229



et les empéchent d’étre conscientes de leur faim et de leur soif spirituelles,
et elles dérivent vers un sommeil qui peut facilement conduire a la mort
spirituelle. »

Mais le sadhu a di abandonner plus que son pessimisme
sombre ; il a renoncé a I'esprit d’ascétisme rigide, qui s’en rapproche
beaucoup. Il n'y a guere d’autre pays au monde ou l'ascétisme
occupe une place aussi importante dans la vie religieuse qu’en Inde.
Les Vedas et les Sastras louent fréquemment les mystérieux tapas,
cette merveilleuse «lueur» intérieure obtenue par lauto-
chatiment. Les Sannyasis croient qu’ils peuvent tuer en eux-mémes
tout désir pour le monde par une douloureuse auto-torture et
échapper ainsi au fardeau de la souffrance du monde. Cet ascétisme
a atteint son apogée dans l'ordre jain. Il est vrai que plusieurs
hommes religieux en Inde ont reconnu l'inutilité de tous les
exercices ascétiques extérieurs, et ils n’ont pas hésité a le dire
clairement — Gautama Bouddha et Gourou Nanak ont fortement
condamné I'ascétisme extréme — mais ils n’ont pas pu éliminer cette
tendance ascétique de la piété indienne. Sundar Singh n’est pas en
reste par rapport aux ascetes de son pays natal en matiere de
souffrance et d’abnégation ; mais il ne souffre pas et ne se nie pas
lui-méme pour devenir saint, pour acquérir le pouvoir d’accomplir
des miracles ou pour gagner le salut ; son seul but est de témoigner
de 'amour et de la grace du Christ et de partager avec ses freres
quelque chose de la plénitude de la paix et de la joie qui remplissent
son ceceur.

« Je dis aux sadhus hindous : “Vous devenez sadhus parce que vous
voulez vous torturer. Je suis devenu sadhu pour servir ; je ne me torture
pas, bien que j’aie souvent été torturé par d’autres.” Les Indiens renoncent
au monde et se renient eux-mémes avant d’avoir découvert la plénitude de
Dieu. Ils pratiquent le renoncement pour le renoncement, non pas parce
qu’ils ont trouvé la paix, mais parce qu’ils veulent gagner la paix. »

Sundar Singh rejette non seulement la forme extérieure de
lauto-flagellation, mais aussi ses formes plus subtiles dans le
bouddhisme et le yoga. Il ne croit pas que Bouddha ait raison

230



d’exiger de ses disciples I'extinction consciente du désir. « Le salut
ne consiste pas en lannihilation du désir, mais plutot en sa
satisfaction. Pour vaincre la soif, nous ne devons pas la réprimer —
un processus qui ne peut mener qu’a la mort — mais nous devons la
satisfaire. » De la méme maniere, le sadhu rejette également la
forme la plus subtile de 'ascétisme, les exercices spirituels du yoga,
tels qu’ils sont enseignés dans le Yogasutra de Pantanjali et tels
qu’ils sont recommandés dans les écrits bouddhistes et dans la
Bhagavadgita. D’apres sa propre expérience, le sadhu a constaté
que tous ses efforts pour atteindre le salut étaient complétement
inutiles et que 'homme ne peut recevoir le salut que comme un don
gratuit et immeérité de la grace de Dieu. La paix profonde du coeur
et les joies de I'extase céleste ne peuvent jamais étre obtenues par
des efforts égocentriques, et nos propres efforts ne peuvent jamais
préparer le chemin a de telles expériences.

« Je n’ai pas trouvé beaucoup d’aide dans le yoga. Il ne m’a aidé que
jusqu’a un certain point. Mais comme cette aide n’était pas spirituelle, elle
était inutile. Je m’étonnais que Jésus ne nous ait pas dit de pratiquer la
concentration ou de faire des exercices spirituels. »

Le sadhu ne connait quun seul moyen d’atteindre la paix
céleste : celui de la priere humble et de I'attention silencieuse a la
voix de Dieu dans une contemplation méditative. Son ame est si
profondément imprégnée de la vérité évangélique fondamentale de
la gratia sola qu’il rejette totalement, comme un obstacle a
I'obtention du salut, toute la technique psychologique ancestrale du
yoga.

Une autre tendance de la religion indienne que le sadhu a évitée,
du point de vue de son expérience chrétienne, est 'intellectualisme,
Jnana-marga (« la voie de la connaissance ») — c’est la voie du salut
enseignée par les anciens Upanishads. Yajnavalkya et les autres
voyants brahmanes font allusion a une connaissance mystérieuse,
la connaissance de I'unité de 'Atman et du Brahma. La sagesse
supréme du Vedanta est quelque chose qui dépasse la
compréhension des hommes ordinaires, car elle enseigne la

231



connaissance de la Maya, de l'illusion de la multiplicité, et de
IAdvaita, le non-dualisme du Brahma infini. Comme dans peu
d’autres races, la tendance a la spéculation métaphysique est dans
le sang de I'Inde. Méme le bouddhisme, qui a l'origine était une
puissante réaction contre toute philosophie métaphysique, a fini
par s’étendre et a donné naissance a un certain nombre d’écoles de
théologie spéculative. Le systeme de la Bhakti, qui met 'accent sur
Iamour du Dieu sauveur, a également donné naissance a un certain
nombre didées spéculatives subtiles. Nous retrouvons cette
tendance intellectuelle spéculative a maintes reprises, méme chez
de grands poetes religieux comme Kabir, Nanak et Arjun, qui
chantent les louanges de leur Dieu sauveur avec une dévotion
débordante. Il est tres étonnant que le sadhu ne montre aucune
trace de cette tendance théologique et spéculative ; nous ne pouvons
expliquer ce phénomene que par la pureté primitive de sa foi
évangélique. Il mene a sa conclusion logique son idée dominante
selon laquelle « la religion est une affaire de coeur, et non de téte ».
La seule chose qui importe est de recevoir le don de la grace du
Christ dans une priere et une foi humbles, et non de s’interroger et
de spéculer sur Dieu, le monde et la rédemption. Selon la belle
parabole du sadhu, 'enfant qui boit du lait est plus sage que le
chimiste qui l'analyse. A un sannyasi indien qui préchait le
Jnanamarga comme voie de rédemption, le sadhu répondit que
lorsque nous avons soif, nous voulons boire de ’eau, mais que nous
n‘avons pas besoin de savoir qu’elle est composée d’oxygene et
d’hydrogene.

« Lorsqu’un homme a soif, qu’il soit savant ou ignorant, jeune ou vieux,
ce dont il a besoin pour étancher sa soif, ce n’est pas la connaissance,
mais de l'eau. Avant de boire l’eau, il n’a pas besoin de savoir qu’elle
contient de 'oxygeéne et de I’hydrogeéne. S’il refusait de la boire tant qu’il
ne comprendrait pas ce que nous entendons par oxygéne et hydrogéne, il
mourrait de soif. Depuis des temps immémoriaux, les hommes ont étanché
leur soif avec de ’eau sans rien savoir de sa composition chimique. De la
méme maniére, nous n’avons pas besoin d’étre instruits sur tous les
mystéres de la doctrine, mais nous avons besoin de recevoir ’eau vive que
Jésus-Christ nous donnera, et qui seule peut satisfaire nos ames. »

232



Ces mots nous rappellent involontairement I'une des célebres
paraboles du Bouddha, avec laquelle 1l cherchait a convaincre son
disciple Malunkyaputta lorsque celui-ci voulait s’enquérir de
questions métaphysiques. Si un homme était blessé par une fleche
empoisonnée et refusait de laisser le chirurgien 'extraire avant de
savoir exactement comment la fleche avait été fabriquée, comment
la pointe avait été empoisonnée, tout ce qui concernait la personne
qui lavait tirée, d’'ou elle venait et a quoi elle ressemblait, le
chirurgien ne pourrait rien faire pour lui et ’homme mourrait. De
la méme maniere, un homme qui refuse de laisser retirer de son
coeur la fleche de la curiosité nuisible avant d’avoir trouvé une
solution philosophique a tous les problemes de Dieu et du monde se
trouve dans la méme situation. Puisque le seul but de Bouddha est
de libérer I’ame humaine du fardeau de la souffrance universelle, 1l
refuse de se laisser entrainer dans des débats philosophiques ; pour
le plus grand bien de 'humanité, il refuse de tenter de satisfaire la
soif intellectuelle de vérité. Tout comme Bouddha, Sundar Singh,
du point de vue de son expérience évangélique personnelle, refuse
de se lancer dans des spéculations métaphysiques. Tout comme
Bouddha, il considere que la seule chose qui compte n’est pas la
connaissance intellectuelle, mais le salut, la rédemption, la paix de
I'ame — santi. La pensée philosophique n’aide en rien a la recherche
de la paix. Au cours des siecles, elle n’a pas permis a '’humanité de
mieux comprendre les problemes métaphysiques. C’est pourquoi le
sadhu considere l'histoire de la philosophie comme un cycle de
pensée sans progres.

« Il faut admettre que la philosophie n’a fait aucun progrés au cours
des siécles. Les mémes vieux problémes se répetent, bien que sous de
nouvelles formes et dans un langage nouveau. En Inde, un beeuf aux yeux
bandés tourne toute la journée autour d’un pressoir a huile. Lorsque ses
yeux sont débandés le soir, il constate qu’il a tourné en rond et que, bien
qu’il ait réussi a produire un peu d’huile, il n’a pas avancé. Bien que les
philosophes s’y emploient depuis des centaines d’années, ils n’ont pas
atteint leur but. De temps en temps, aprés beaucoup de travail, ils ont
produit un peu d’huile, qu’ils ont laissée derriére eux, mais cela ne suffit
pas pour répondre aux besoins pressants de ’humanité. »

233



Non seulement Sundar Singh s’est entierement libéré de
I'intellectualisme, mais aussi du panthéisme indien. L'Inde est le
pays classique du panthéisme. Depuis le Brihadaranyaka
Upanishad des Vedas jusqu’a nos jours, le chant des sirenes a
toujours été celui que le Tout est Un et que I'Un est le Tout :
Brahma ; également « Je suis Brahma» (brahma ’smi) ; « Tu es
Brahma» (tat tvam asi). Certes, seuls les védantistes stricts
défendent les conceptions de I'Advaita jusqu’a leur conclusion
philosophique finale. Mais I'idée de I'unité substantielle de I’ame et
de Dieu, «consistant en une relation personnelle avec Dieu et
fondée sur une tentative de prouver la personnalité de Dieu a
I'intellect par 'unité sacrée », réapparait continuellement chez le
Bakhta. Les hymnes du Granth, que le sadhu connait depuis sa
jeunesse, sont particulierement riches en pensées et expressions
panthéistes. Il admet lui-méme que, au début de son expérience
chrétienne, 1l était encore profondément influencé par le
panthéisme hindou et qu’il expliquait la merveilleuse paix qui
remplissait son ame en disant qu’il était lui-méme Dieu, ou une
partie de Dieu. Mais plus il s'imprégnait de la pensée du Nouveau
Testament, plus ces tendances panthéistes s’effacaient. Friedrich
von Hiigel, qui s’est entretenu avec lui a Londres, s’est dit tres
étonné de le voir totalement affranchi du panthéisme. Avec une
franchise, une clarté et une précision remarquables, le sadhu
expose les raisons pour lesquelles i1l devrait y avoir une séparation
totale entre le christianisme et le panthéisme :

1. « Dieu est notre Créateur, et nous sommes ses créatures ; il est notre
Pére, et nous sommes ses enfants.» 2. « Si nous étions nous-mémes
divins, nous ne ressentirions plus aucun désir d’adorer. » 3. « Si nous
voulons nous réjouir en Dieu, nous devons étre différents de lui ; la langue
ne pourrait gouter aucune douceur s’il n’y avait aucune différence entre
elle et ce qu’elle gotite. » 4. « Etre racheté ne signifie pas étre perdu ou
absorbé en Dieu. Nous ne perdons pas notre personnalité en Dieu ; au
contraire, nous la trouvons. » 5. « Le panthéisme n’admet pas la réalité du
péché, c’est pourquoi nous trouvons souvent des comportements
immoraux parmi ses adeptes. »

234



Mais bien que le sadhu refuse d’utiliser la formule panthéiste
d’identification « Je suis Dieu », 1l aime d’autant plus I'expression
qui implique ''mmanence divine, « Dieu en nous et nous en Lui »,
qui est en effet une formule de prédilection dans I’Evangﬂe de Jean.
Il met tres clairement en évidence la différence entre identification
et immanence dans plusieurs paraboles, dont la deuxieme est
presque littéralement identique a celle utilisée par sainte Thérese,
et dont la troisieme peut étre mise en parallele presque mot pour
mot avec les écrits d’Origene, de Bernard de Clairvaux et de
Sankara.

« Personne ne doit imaginer que la présence du Christ et le sentiment
du “paradis sur terre” signifient ce qu’entend un croyant dans le
panthéisme lorsqu’il dit : “Maintenant, je suis Dieu.” Non, nous sommes
en Dieu et Dieu est en nous. Mais cela ne signifie pas que nous sommes
Dieu ou qu’ll est homme. » « Il y a du feu dans le charbon, et le charbon
est dans le feu, mais le charbon n’est pas le feu, et le feu n’est pas le
charbon. Nous ne sommes unis a Dieu que dans la mesure ou nous lui
donnons notre cceur et lui permettons de nous baptiser avec le Saint-
Esprit. »

« Regardez I’éponge immergée dans l’eau. L’éponge est dans l'eau, et
l'eau est dans I’éponge. Mais ’éponge n’est pas l'eau, ni 'eau ’éponge,
mais les deux sont des choses différentes. Lorsque nous consacrons du
temps a la priére, nous sommes en Dieu, Dieu est en nous ; mais cela ne
signifie pas que Dieu est notre ame ou que nous sommes Dieu. » « Tout
comme l’eau est dans I’éponge, Dieu est partout et en toutes choses, mais
I1 ne s’identifie pas aux choses créées. »

« Avez-vous déja visité une forge ? Avez-vous remarqué comment le
forgeron tenait le fer dans le feu ? Plus il restait longtemps dans le feu,
plus il devenait incandescent, jusqu’a finir par ressembler a du feu. Le fer
était dans le feu, et le feu était dans le fer, mais le fer n’était pas le feu, ni
le feu le fer. Lorsque le fer a commencé a rougeoyer, le forgeron a pu le
plier a sa guise, mais il restait toujours du fer. De méme, nous conservons
notre personnalité lorsque nous nous laissons pénétrer par le Christ. »

Sundar Singh considere donc 'union du chrétien avec Dieu, non

pas comme une union mystique de substance, mals comme une
union mystique de personnalité. Il n’est pas moins important de

235



noter qu’il ne sépare jamais 'union avec Dieu de toute I’histoire des
relations de Dieu avec les hommes.

« L’expiation a réalisé une union qui n’existait pas auparavant. Dieu
est en nous, et nous sommes en Lui ; je ne parle pas ici du genre d’union
que les Indiens appellent “se perdre en Dieu”. Ils parlent du ruisseau qui
est englouti ou perdu dans 'océan. Nous ne nous perdons pas, mais nous
atteignons la vie en union avec Lui. »

Une fois encore, cette absence totale de panthéisme est un signe
évident de la force et de la pureté du christianisme scripturaire
représenté par le sadhu. Lorsque le panthéisme disparait, la
doctrine hindoue de l'Avatara disparait également. Selon la
conception indienne, la divinité infinie se révele de multiples
facons ; le Dieu sauveur se revét continuellement de nouvelles
formes afin de se révéler aux hommes et de leur montrer le chemin
du salut. Cette doctrine de 'Avatara permet a I'’hindouisme de
combiner le mysticisme le plus sublime avec I'ensemble du
polythéisme populaire. Les innombrables divinités du panthéon
indien sont considérées comme des incarnations du Dieu unique ;
de plus, les dieux d’autres races et les fondateurs et saints d’autres
religions obtiennent ainsi également une reconnaissance. Ainsi, le
panthéisme mystique glisse imperceptiblement vers un vague
syncrétisme. L’attitude de Sundar Singh envers ce syncrétisme (qui
accorde a Jésus une place d’honneur dans ses rangs) est aussi
inébranlable et modeste dans son exclusivité que celle du
christianisme primitif envers le polythéisme de la civilisation
décadente du monde antique. A ses yeux, Jésus-Christ est le seul
Avatara, la seule incarnation de Dieu. Méme si ces divinités
hindoues ont pu étre de vagues préfigurations du Christ éternel, le
Verbe éternel n’a pris forme terrestre qu'une seule fois dans le
temps. Une seule fois, 1l a été véritablement et pleinement homme :
en Jésus de Nazareth.

Cette doctrine d’'une incarnation unique montre tres clairement
la grande différence qui existe entre la foi du sadhu et celle de

236



nombreux hindous et bouddhistes modernes, qui voient en Jésus un
Avatara de Krishna ou de Bouddha.

« Krishna dit : “A chaque époque, je nais pour sauver les bons et
détruire les méchants.” Jésus, au contraire, est venu pour sauver les
pécheurs. »

Une fois encore, le sadhu révele la puissance de la pensée
chrétienne dans sa condamnation virulente du systeme des castes.
A cet égard, 1l a eu de nombreux prédécesseurs dans ’histoire de la
religion indienne. Bouddha, le prince Sakya, ne connaissait pas de
castes dans son message ; il ne voyait que des hommes qui avaient
besoin de rédemption ; dans sa communauté, les différences de
caste n’avaient aucune importance. Gourou Nanak préchait
Iégalité de tous les hommes et I'inutilité des distinctions de caste.
Govind Singh a tenté de combler et d’éliminer les différences de
caste dans son Khalsa. Plus récemment, ce sont les dirigeants du
Brahma-Samaj qui, sous I'influence du christianisme, ont pris les
armes contre la tyrannie des castes. Mais ces efforts ont été vains.
Jusqu’a présent, méme les missions chrétiennes n’ont pas réussi a
remporter une victoire décisive dans ce domaine. Dans une large
mesure, les convertis chrétiens sont encore influencés par leurs
préjugés de caste ; parmi les chrétiens indiens catholiques romains,
1l arrive parfois que des convertis refusent d’assister a la messe ou
de recevoir le sacrement si le prétre qui officie est membre d'une
autre caste. Méme le grand Brahmabandhav était un fervent
défenseur du systeme des castes ; il parlait en termes tres élogieux
de certains chrétiens de Madras et de Bombay qui refusaient de
toucher a la nourriture préparée par des membres dune caste
inférieure. Sundar Singh considére que le maintien des préjugés de
caste est I'une des plus grandes faiblesses de I'Eglise chrétienne en
Inde, en particulier dans le sud du pays. Lorsque nous réalisons la
gravité de ce probléme, nous comprenons d’autant plus clairement
I'importance du fait que le sadhu ait rompu compléetement avec le
systeme des castes et que, du point de vue chrétien le plus élevé, il

237



ne se lasse jamais de lutter contre cet ancien systeme social de son
pays natal, qui existe depuis plus de deux mille ans.

Nous voyons ainsi que Sundar Singh a renoncé radicalement a
toutes les conceptions et traditions indiennes qu’il ne pouvait
harmoniser avec 'esprit du christianisme du Nouveau Testament.
Son message n’est pas un compromis ; ce n’est pas une synthese de
la pensée religieuse indienne et chrétienne, comme tant d’esprits
indiens et occidentaux l'ont révé. Le sadhu ne croit pas que les
Upanishads et le Nouveau Testament aient la méme valeur,
contrairement au point de vue défendu par les adeptes du Brahma-
Samaj et, dans un autre registre, par un philosophe allemand et
disciple de Schopenhauer, Paul Deussen.

Son message est le pur Evangile de 'amour révélé par Dieu en
Christ. Seul le langage dans lequel il habille 'ancien Evangﬂe est
nouveau et original ; celui-ci est toutefois aussi authentique et pur
que dans les mains des plus grands penseurs chrétiens ; on pourrait
presque dire qu’il est encore plus authentique et pur que celui de
nombreux mystiques chrétiens classiques. C’est pourquoil Sundar
Singh a le droit d’étre considéré comme un apotre du Christ, comme
un apotre de I'Inde. « Il exerce une influence particuliere pour le
Christ en Inde, tant parmi les chrétiens que parmi les non-
chrétiens », déclare son ancien professeur, le chanoine Wigram, un
missionnaire qui a tendance a étre quelque peu critique a I’égard de
Sundar Singh. Méme les deux hommes les plus remarquables de
I'Inde, Rabindranath Tagore et Mahatma Gandhi, aimaient et
estimaient le sadhu. Cet apotre chrétien était considéré par
certains de ses compatriotes paiens comme un véritable avatara,
une incarnation de leur Dieu sauveur ; ils lul ont méme décerné,
comme a Gandhi, le titre divin de Mahatma (que le sadhu, avec une
véritable humilité chrétienne, a toutefois refusé de reconnaitre).
Méme les Indiens qui vénerent les Vedas et les Upanishads comme
la plus haute révélation de la sagesse divine ne peuvent échapper a
Pattrait de cette ame remplie du Christ.

L'importance de Sundar Singh pour les missions chrétiennes en
Inde ne peut étre surestimée. Le Dr Macnicol, a la fois érudit et

238



missionnaire, déclare : « Il incarne 1'idéal indien du disciple du
Christ : un prédicateur itinérant aux pieds nus, animé d’'un amour
ardent dans son cceur. En lui, le christianisme et I’hindouisme
semblent se rencontrer, et la foi chrétienne s’impose, non pas
comme quelque chose d’étranger, mais comme une fleur qui
s’épanouit sur une tige indienne. » Cependant, ce serait une grave
erreur d’espérer que ce merveilleux disciple chrétien remporte une
victoire décisive du christianisme sur '’hindouisme. Ce n’est pas
seulement la prédication apostolique de I’Evangile quil a conquis le
monde gréco-romain au christianisme, ni seulement ’amour
fraternel des chrétiens ou I’héroisme des martyrs, mais aussi le
travail intellectuel et spirituel audacieux des anciens théologiens
chrétiens, en particulier ceux d’Alexandrie. Pour conquérir un
monde de pensée comme le monde hellénistique, il fallait une
spéculation théologique afin de pénétrer les vérités chrétiennes de
la révélation avec les méthodes de la philosophie antique. De la
méme maniere, 'Inde a besoin non seulement de la simple
prédication évangélique de la parole et de la vie (bien que cela reste
toujours la nécessité premiere), mais, si elle veut conquérir
définitivement, elle a besoin d’'une réalisation théologique massive
qui unira la plénitude de la révélation chrétienne a I’héritage
religieux et philosophique de I'Inde, tout comme les Alexandrins et
les Cappadociens, Augustin et Thomas d’Aquin, 'ont unie a la
philosophie des anciens. Cela signifie qu'une nouvelle Summa
Theologica est nécessaire, qui fera pour I'Inde ce que saint Thomas
a s1 magnifiquement fait pour I’Occident.

Cette synthese théologique est d’autant plus importante pour
I'Inde, bien que beaucoup plus difficile a réaliser que pour
I'Occident, que les trésors religieux et philosophiques de I'Inde sont
beaucoup plus anciens et plus riches que ceux de la Grece. Sans
cette synthese théologique, le christianisme ne parviendra jamais a
étre pour 'Inde ce qu’il a été autrefois pour le monde gréco-romain.
Cela ne signifie pas qu'un systéme syncrétique comme le Brahma-
Samaj, qui tisse ensemble divers éléments externes du
christianisme et de I’hindouisme, soit nécessaire ; I'Inde a plutot

239



besoin d’'une synthése qui préserve dans sa pureté tout le contenu
de la révélation chrétienne, tout en accueillant la grande richesse
de la vérité religieuse incarnée dans la religion et la philosophie
indiennes, et qui lui assure un droit d’exister dans la vie
intellectuelle du christianisme. Le sadhu ne peut réaliser cette
synthese que de maniere tres limitée, d’abord parce qu’il est avant
tout un croyant chrétien naif et humble et non un théologien, mais
aussl parce qu’il s’est trop tot coupé de la littérature religieuse
indienne et qu’il est donc incapable d’en saisir toute la profondeur
et ’étendue. Nous ne devons pas oublier que les connaissances en
philosophie et en religion indiennes que le sadhu possédait lors de
sa conversion, a l'age de seize ans, sont trop maigres pour lui
permettre de faire une analyse intellectuelle complete. Mais sans
une telle analyse, qui explore les recoins métaphysiques les plus
reculés, aucune religion ne peut l'emporter sur lautre. Le
témoignage courageux et enthousiaste de l'expérience chrétienne
personnelle, avec tout I'accent mis sur la paix du coeur, ne suffira
pas a provoquer un changement radical dans un monde religieux et
philosophique comme celui de I'Inde. Seul un génie théologique peut
y parvenir, une personne dotée d’'une riche connaissance littéraire,
d’'une perspicacité philosophique et d'une méthode théologique, et
surtout du don d'une foi personnelle profonde et humble. Le
Vedanta indien avait un tel génie en Sankara, le Bhakti indien en
Ramanuja, le bouddhisme indien en Nagarjuna. L’islam en Al
Ghazali, le christianisme grec dans les Alexandriens et les
Cappadociens, la chrétienté occidentale en Augustin et Thomas
d’Aquin. Le christianisme indien ne peut lui non plus se passer d'un
tel chef de file. Or, a ce jour, aucune figure de cette trempe ne s’est
manifestée. Mais le fait qu’un désir pour un tel guide existe déja au
sein du christianisme indien et que des tentatives sinceres de
synthése soient entreprises est démontré par ’exemple du sannyasi
catholique romain Brahmabandhav Upadhyaya, sur lequel
Fredrich von Hiigel a été le premier a attirer notre attention.
Brahmabandhav ne se contentait pas de 'idée de fonder un ordre
de freres contemplatifs et prédicateurs qui serait purement indien ;

240



1l avait déja commencé a étudier les vérités chrétiennes de la
révélation en relation avec les idées fondamentales du Vedanta, et
1l essayait d'intégrer ces vérités a la pensée indienne en utilisant
les catégories du Vedanta.

« La pensée indienne peut étre aussi utile au christianisme que la
pensée grecque l’a été a I’Europe. » « Les vérités du philosophe hindou
doivent étre “baptisées” et utilisées comme tremplins vers la foi
catholique. » « La religion catholique doit se départir dés que possible de
ses vétements européens. Elle doit revétir les habits hindous qui la
rendront acceptable aux yeux du peuple indien. Ce changement ne peut
étre opéré que par les ordres missionnaires indiens qui préchent la foi
sacrée dans la langue du Vedanta. »

Brahmabandhav a su exprimer tres clairement les mysteres de
la Trinité et de I'Incarnation dans la terminologie de la philosophie
indienne. Sa tentative montre la capacité de l'esprit indien a
éclairer et a mettre en valeur les vérités fondamentales de la foi
chrétienne, en particulier celles dont la signification a été quelque
peu négligée par la théologie occidentale. Brahmabandhav a
également osé appliquer l'ancien dicton d’Augustin, « le Nouveau
Testament est caché dans l’Ancien ; I’Ancien Testament est révélé
dans le Nouveau », a la relation entre les Vedas et le Nouveau
Testament. Sur ce point, sa pensée est en harmonie avec celle de
Nathan Soéderblom, qui a récemment affirmé, comme principe
directeur des missions, qu'a 'avenir, i1l y aura autant d’Anciens
Testaments qu’il y a de Saintes Ecritures des principales religions
du monde.

Brahmabandhav, qui connaissait aussi bien la théologie théiste-
vedanta de Ramanuja que la Summa Theologica de I’Aquinate,
semblait destiné par une vocation particuliere a devenir le premier
grand théologien chrétien indien capable de réaliser une synthese
créative entre l'’hindouisme et le christianisme. Son ceuvre,
cependant, fut ruinée par I'opposition de la hiérarchie romaine. Des
fanatiques a 'esprit étroit ont non seulement condamné ses idées,
mais lul ont méme interdit d’exercer toute activité religieuse et
théologique. Il en résulta qu’il se consacra de plus en plus a ’'aspect

241



politique du mouvement Svaraj et finit par s’éloigner de I’Eglise
catholique qu’il avait autrefois tant aimée. Mais méme de son
vivant, un protestant convaincu comme le Dr Fairbairn d’Oxford
prophétisa la victoire de ses idées. « Il (Fairbairn) était un
protestant agressif, mais la justice I'obligeait a dire que, malgré le
fait que la hiérarchie actuelle de I'Eglise catholique romaine n’était
pas disposée a faire des concessions aussi importantes que celles
que la nécessité exigeait, c’était néanmoins cette Eglise seule,
parmi toutes les institutions existantes, qui pouvait tirer parti
d’'une ouverture d’esprit favorable.» En fait, les projets de
Brahmabandhav concernant un ordre religieux hindou-catholique
et une théologie chrétienne fondée sur les Vedas ont été présentés
a nouveau lors d'un congres des catholiques indiens a Madras en
1921 et approuvés. L'un des plus éminents représentants de la
politique missionnaire catholique, Joseph Schmidlin, s’est engagé
dans un traité enthousiaste a défendre ’honneur de ce penseur
indien qui, de son vivant, était méprisé et qualifié d’hérétique.
L’ceuvre de Brahmabandhav est tres instructive. Elle nous
enseigne que le message chrétien, s’il veut remporter une victoire
permanente, a besoin d’un lien plus fort et plus conscient avec la
littérature sacrée de I'Inde que celui que l'on trouve dans la
prédication de Sundar Singh. L'Inde a recu un merveilleux génie
évangélique en la personne du sadhu, mais elle a encore besoin d’'un
génie « catholique » pour combler le fossé entre le christianisme et
la philosophie et la théologie indiennes. Avec le sadhu, I'Inde a un
grand apotre, mais elle a également besoin d'un enseignant, d'un
Doctor ecclesiae aussi grand que saint Augustin ou saint Thomas
d’Aquin. Si un tel homme lui était accordé, alors, et alors seulement,
la victoire du christianisme sur la terre des Vedas serait assurée.

3. I IMPORTANCE DE SUNDAR SINGH
POUR LE CHRISTIANISME OCCIDENTAL

Avec Sundar Singh, une nouvelle époque commence pour les
missions chrétiennes en Inde. Il a vécu et préché I’Evangile du

242



Christ dans un langage véritablement indien et a touché le cceur de
I'Inde. « Sur les jeunes et les vieux», dit son professeur, le Dr
missionnaire presbytérien Fife, « sur les chrétiens et les non-
chrétiens, 1l exerce une influence qui n’a jamais été aussi grande
qu’aujourd’hui. Il existe un grand nombre de véritables chrétiens
dans le nord de I'Inde, mais Sundar Singh occupe une place
particuliere. Il n’y a qu’un seul Sundar Singh. » Dans toute ’histoire
des missions chrétiennes, rares sont ceux a qui une sphere d’activité
aussi étendue a été accordée. Mais la signification du sadhu
s’épuise-t-elle dans sa proclamation de I’Evangﬂe en Inde et dans
les pays voisins ? Lorsqu’il a voyagé a travers les pays occidentaux,
avait-il également un message a leur transmettre ? De nombreux
chrétiens occidentaux, y compris d’éminents théologiens, ont
regretté que le sadhu ait quitté son pays natal pour venir en Europe
et en Amérique. Mais 1ls se trompent ; sa prédication n’a pas été
moins utile au christianisme occidental qu’elle ne I'a été aux
hindous et aux bouddhistes. Sa personnalité et son message
constituent la critique la plus pertinente et la plus pénétrante des
erreurs et des superficialités qui sont si évidentes dans le
christianisme occidental ; en effet, j’irais méme plus loin et dirais
quils sont un rappel frais et puissant des faits centraux du
christianisme, de la « seule chose nécessaire », un appel insistant a
la conscience de la chrétienté pour qu’elle releve le défi supréme du
christianisme.

Toute T'histoire du christianisme occidental offre le spectacle
d’'un éloignement sans cesse renouvelé du centre, d’'une fuite
continuelle vers la périphérie. A maintes reprises, le christianisme
occidental s’est perdu dans les apparences, dans les formules
dogmatiques, dans I'organisation ecclésiastique, dans la dialectique
théologique, dans une importance excessive accordée a la culture
intellectuelle. A maintes reprises, il a confondu I’écorce et le noyau,
les rayons du soleil et la lumiere elle-méme. L’Occident n’a pas
manqué d’hommes saints qui, par leur vie et leurs paroles, ont
rappelé la chrétienté au Christ vivant, dont le message a été une
invitation perpétuelle a la repentance. Mais notre époque n’est pas

243



riche en saints capables de montrer aux chrétiens le chemin du
retour a la communion avec le Christ. Il existe certes de nombreux
théologiens érudits et compétents, des ecclésiastiques avisés et des
réformateurs sociaux, mais il y a tres peu d’hommes de Dieu pour
qui « le Christ est tout en tous » et qui peuvent donc étre tout en
tous pour leurs freres. Le christianisme occidental voit dans le
sadhu chrétien un tel homme de Dieu. Ce que tant de chrétiens
occidentaux considerent comme appartenant au domaine de la
légende médiévale apparait désormais a leurs yeux comme une
réalité vivante. Dans Sundar Singh, 'Occident voit un homme qui
vit entierement dans le monde surnaturel, un homme qui apporte
un message de ce monde, un homme dont le coeur est fixé dans
I'éternité et dont la parole et la vie sont un sermon du Christ vivant.
11 se tient devant le christianisme occidental comme un « Elevez vos
ceeurs !'» retentissant, comme quelqu’un qui 'appelle et le conduit
vers ce monde supérieur dont la réalité s’estompe de plus en plus et
qui menace de sombrer dans 'oubli.

Dans une large mesure, la chrétienté contemporaine a perdu le
secret de cette vie spirituelle qui était une nécessité évidente dans
les siecles précédents. Un peu a la maniere de la psychologie
indienne ancienne, Sundar Singh parle du « sixieéme sens », « de ce
sens spirituel intérieur par lequel nous percevons la présence de
Dieu dans nos vies, tout comme nous percevons les choses
extérieures de ce monde par le biais des cing sens du corps ». En
Occident, ce sens de la réalité transcendantale a été atrophié et,
dans certains cas, 1l a presque disparu.

« Les hommes occidentaux sont trés instruits en sciences et en
philosophie, mais ils ne comprennent rien aux choses spirituelles. » « Les
gens sont impatients d’explorer tous les autres domaines de la vérité, sauf
celui qui concerne leur condition spirituelle. Ils sont impatients de savoir
quand il y aura une éclipse du soleil ou de la lune, ou ce qui explique les
taches sur le soleil. Ils essaient méme d’explorer les profondeurs des
nuages, mais ils ne se soucient pas des nuages du péché dans leur ame. »

244



Ce n'est pas seulement une activité intellectuelle tres
développée qui a conduit de nombreux chrétiens a perdre tout
contact avec la réalité transcendantale — en termes plus simples, a
oublier comment prier —, les 1dées philosophiques et théologiques
rationalistes doivent également porter une part de responsabilité
en la matiere. Alors que les « paiens » religieux de I’Orient cultivent
la « vie spirituelle » comme une évidence, jour apres jour et heure
apres heure, dans la pratique de la méditation, de la contemplation
et de la priere, de nombreux chrétiens occidentaux ont jeté par-
dessus bord les exercices spirituels comme un ballast inutile. En
effet, 1l existe aujourd’hui des théologiens protestants qui ont
renoncé a toute vie intérieure de priere et de méditation, la
qualifiant de « masse d’erreurs », et qui tentent de dissimuler la
terrible nudité du christianisme moderne sous le voile de la
justification théologique. « Nous avons tendance», dit Evelyn
Underhill, « a développer de plus en plus un type de christianisme
typiquement occidental, marqué par I'importance que 1’Occident
accorda a l'action et par son mépris de 1'étre ; et si nous allons
suffisamment loin sur cette voie, nous nous retrouverons coupés de
notre source 4. » Sundar Singh voit tres clairement que la cause
profonde de I'externalisation, de la pauvreté et de la faiblesse du
christianisme occidental réside dans I'absence d’'une vie de priere
profonde. Un pasteur suisse dit de lui : « Avec une sage simplicité,
1l a posé le diagnostic de notre maladie. » Il se plaignait souvent :
« Vous, les Européens, vous étes trop pressés ; vous n’avez pas le
temps de prier ou de vivre!» Il a tres justement résumé la
signification de cette négligence de la vie de priere en Occident :
« Les personnes qui ne vivent pas en communion avec Dieu dans la
priere ne sont pas dignes d’étre appelées des étres humains ; ce sont
des animaux dressés. » « Un chrétien sans priere est un cadavre. »
C’est pourquoi tous ses discours en Occident étaient un grand appel
a « prier sans cesse ». Lorsque des pasteurs suisses lui ont demandé
ce qu’ils devaient faire pour que leur travail soit plus fructueux, il
a simplement répondu : « Prier davantage. » « A cet égard », écrit
Soderblom dans un passage frappant, « Sundar Singh a quelque

245



chose a enseigner a I’'Occident. Mais cette lecon ne vient pas de
I'Inde, mais de I’Evangile. L’activité répandue et toujours croissante
de la chrétienté occidentale ne peut compenser la faiblesse de sa vie
intérieure. »

Selon le sadhu, c’est parce que tant de chrétiens occidentaux ont
perdu l'art de la priere qu’ils ont perdu leur emprise sur la vérité
chrétienne centrale de la divinité du Christ. Il plaide sans cesse
aupres de ceux qui ne voient dans le Christ qu'un propheéete et un
maitre éthique, un personnage historique, mais pas le Sauveur
vivant et la source de toute vie. Il met en garde I'Eglise occidentale
contre I'envol en Inde de missionnaires ayant de telles opinions.
« Ceux qui nient la divinité du Christ apportent avec eux du poison
au lieu d'une nourriture spirituelle. » Dans sa défense passionnée
de la divinité de notre Seigneur, Sundar Singh a un autre message
pour le christianisme occidental. L’accent qu’il met sur cet
enseignement central du christianisme suggere une solution a de
nombreux esprits qui sont aux prises avec les problemes de la
critique biblique moderne et de la religion comparée. La foi de
Sundar Singh dans le Christ ne repose pas en premier lieu sur le
Jésus de I'histoire, mais sur le Christ éternel, avec lequel il vit en
communion personnelle par la priere. Ce n’est que de ce point de
vue quil contemple la figure de Jésus telle qu’il la voit dans les
Evangiles. En cela, il est & opposé de tout réalisme historique
scientifique et religieux, et encore plus éloigné de la « théorie du
mythe » qui attire tant d’enseignants chrétiens en théologie
dogmatique. Passer de la foi dans le Christ éternel a la foi dans le
Jésus historique est la seule approche possible pour ceux dont la fo1
a été troublée ou entravée par la méthode adverse de la critique
biblique et de la recherche historique sur la vie du Christ. Cette voie
est indépendante de tous les «résultats» de la recherche
scientifique, mais elle peut néanmoins étre combinée avec ceux-ci.
Une fois qu'un homme a vu la réalité du Christ éternel qui « s’est
fait chair et a habité parmi nous », il constate que les problémes de
I'eschatologie ou de la conscience messianique du Jésus historique
n’affectent tout simplement ni sa foi dans le Christ ni son amour

246



pour Lui. La « preuve » de la divinité du Christ ne réside pas en
premier lieu dans les documents du Nouveau Testament, qui, apres
plusieurs décennies de recherche honnéte, sont devenus quelque
peu problématiques, mais dans la foi dans le Christ, dans la
présence du Christ dans I’Eglise et dans 'ame de chaque chrétien.

Sundar Singh en est venu a croire en ’humanité divine du
Christ a travers son expérience personnelle, a travers son contact
direct avec le Christ vivant. Augustin est le témoin classique de
Pautre méthode lorsqu’il dit que le fondement de sa foi personnelle
en Christ est la conscience de toute I'Eglise, le jugement collectif de
la sphere terrestre — en effet, je ne pourrais jamais croire a la bonne
nouvelle si lautorité de I’Eglise universelle ne m’en avait pas
convaincu. Les deux conceptions se rejoignent en ceci: elles sont
fondées sur le Christ éternellement vivant ; I'une sur le Christ qui
se révele a ’ame individuelle, 'autre sur le Christ qui est le principe
de vie d’'une grande société organique. Le sadhu a rendu un grand
service aux théologiens occidentaux, et méme a tous les chrétiens,
dans la mesure ou il a détourné leur attention de la recherche
historique pour la diriger vers la présence vivante du Fils incarné
de Dieu. Il ouvre les yeux des deux parties (ceux qui défendent
Porthodoxie rationaliste et ceux qui défendent le libéralisme
rationaliste) sur le mystere de la divinité du Christ, qui est exprimé
tres clairement dans les mots du symbole athanasien : « Perfectus
Deus, perfectus homo. »

Comme le message du sadhu fait prendre conscience a la
chrétienté occidentale d’'un sens renouvelé de la réalité de la vie de
priere et de la foi dans le Christ vivant, il apporte avec lul un
sentiment urgent de la réalité du monde éternel. Le protestantisme
ultérieur, en particulier, a perdu ce sens immense et grave de
Iéternité qui caractérisait le christianisme médiéval et réformé, et
a transformé une religion, a l'origine profondément imprégnée
d’éléments surnaturels, en un systeme éthique. D’autre part, pour
la chrétienté antique, le Royaume de Dieu signifiait quelque chose
qui renvoyait a un grand idéal divin, non réalisé sur terre, que le
Corps sacramentel mystique de I’Eglise ne faisait qu’anticiper et

247



auquel 1l ne pouvait se substituer. Le protestantisme moderne,
cependant, a eu de plus en plus tendance a concevoir le Royaume
de Dieu comme se préoccupant exclusivement, ici et maintenant,
des problemes sociaux et éthiques. Ainsi, ce Royaume qui, dans la
pensée des premiers chrétiens, ne pouvait étre construit par I'effort
humain, en est venu a signifier un ordre social qui ne pouvait
évoluer qu’a partir de la conscience intérieure de ’humanité. Ce
genre d’'optimisme a produit une réaction terrible dans la théologie
de I’école Barth-Gogarten, qui met tellement 'accent sur les idées
de transcendance et de jugement que ’homme est plongé dans une
« crise » et un désespoir perpétuels, et doit prendre sa « place dans
les airs 55 ». Sundar Singh nous montre la véritable croyance dans
le monde surnaturel, qui n’a pas plus a voir avec cette eschatologie
négative qu’avec la fol mondaine du libéralisme. Il nous montre
comment les chrétiens devraient vivre, méme aujourd’hui, dans ce
monde transitoire. Le cceur de la foi chrétienne est I'affirmation
résolue de la réalité transcendantale, ’abandon incessant au
surnaturel, mais un abandon dans la joie et la reconnaissance, dans
Iassurance confiante du salut.

Sundar Singh révele tres clairement cette « altérité » chrétienne
dans sa vie apostolique marquée par la pauvreté 56 et la chasteté.
Dans le monde protestant, il a redonné ses lettres de noblesse aux
consilia evangelica que les réformateurs avaient abandonnés, dans
le cadre d’'une protestation justifiée contre la survalorisation et les
erreurs du systeme monastique. Cependant, ’'abandon complet de
I'’'déal monastique et sa conséquence logique — une 1dée exagérée de
I'importance de la « vie dans le monde » comme vocation — ont porté
des fruits amers. Schopenhauer avait raison lorsqu’il disait que cet
abandon signifiait le « détronement du surnaturel ». Le précurseur
du Seigneur (Jean-Baptiste) et le Christ lui-méme, Paul (le grand
apotre des Gentils) et de nombreux grands hommes de Dieu,
Origene et Augustin, Benoit et Francois, Thomas d’Aquin et
Bonaventure, ont incarné devant le monde les idéaux monastiques
de pauvreté et de célibat. Le christianisme ne peut se permettre de
renoncer a cet idéal de vie d’'un coté, pas plus qu’ill ne peut se

248



permettre de renoncer a 1'idéal de la vocation dans le monde et au
mariage de Pautre. Le fait que Sundar Singh, le frere prédicateur,
ait été si chaleureusement accueilli en Europe et en Amérique est
un signe clair que les gens ont commencé a se donner une nouvelle
conception du monachisme des réformateurs et a apprécier les
consilia evangelica.

La «transcendance» de Sundar Singh transparait tres
clairement dans sa croyance aux miracles. Le sadhu nous enseigne
le juste milieu entre une aspiration superstitieuse au miraculeux et
un désir rationaliste de s’en passer completement. Il a lui-méme
connu de nombreux miracles dans sa vie mouvementée, et il voit
dans ces évenements la preuve de I'activité du Christ vivant. Mais
pour lui, tous ces évenements miraculeux extérieurs ne sont que des
signes et des reflets du grand miracle central : celul du pardon des
péchés et de la nouvelle naissance spirituelle. Celui qui croit en ce
miracle intérieur croit également au miracle historique de
I'Incarnation et de ’Expiation, et celui qui croit en ce miracle dans
I'ame de 'homme et dans ’histoire ne trouve rien d'impossible dans
le miracle extérieur ; pour lui, il s’agit seulement du rayonnement
inévitable qui émane du grand miracle de la rédemption. Car
Pactivité du Dieu vivant ne peut se limiter a la sphere de I’histoire
et de la vie spirituelle ; elle doit nécessairement inclure la vie
physique de 'homme et les lois extérieures de la nature. Une telle
vision n'implique aucune violation des lois de la nature, mais un
sens sublime de l'ordre, qui n’est certes pas visible au regard
profane, car il ne peut étre percu que par 'homme a lesprit
spirituel, dont la vision a été purifiée et intensifiée par la pratique
réguliere de la priere. Bien que, d'un point de vue historique,
certains exemples 1solés d’évenements miraculeux dans la vie du
sadhu puissent étre critiqués, sa conception religieuse du miracle
est véritablement chrétienne, comme I'a déclaré Friedrich von
Hiigel dans une récente défense vigoureuse du sadhu, et Sundar
Singh, dans sa simplicité, I'a exprimé de maniere beaucoup plus
claire et 1impressionnante que de nombreux théologiens
occidentaux.

249



De plus, Sundar Singh a une mission particuliéere envers la
théologie chrétienne et I'Eglise chrétienne occidentale. La
recherche théologique doit étre constamment équilibrée par une
piété chrétienne vivante si elle ne veut pas dégénérer en
spéculations présomptueuses, en critiques destructrices ou en
dialectique vide. Une théologie sans piété priante est comme une
fontaine dont les eaux se sont taries. C’est la que réside la grandeur
des grands théologiens chrétiens du passé : ils n’étaient ni de
simples philosophes spéculatifs ni de simples érudits, mais des
hommes religieux, qui étaient en contact vivant avec Dieu et qui
avalent donc quelque chose a dire et a déclarer sur Dieu, comme le
suggere le mot théologien. Leur théologie avait une force et une
puissance motrice tres différentes de ’érudition qui porte souvent
ce nom aujourd’hui. Leurs grandes idées théologiques leur sont
venues alors qu’ils étaient a genoux devant Dieu en priere,
attendant de Lui I'inspiration du Saint-Esprit. La personnalité du
sadhu nous renvoie une fois de plus a ce type de théologie qui a
aujourd’hui largement disparu. Les érudits en théologie occidentale
peuvent apprendre de cet homme de Dieu simple qu’est Sundar
Singh ce que sont la religion et le christianisme dans leur essence.
Un pasteur suisse a dit vrai lorsqu’il a déclaré : « Le sadhu vaut
plus que nous tous qui avons été formés en théologie ; nous
pécherions contre la vérité si nous refusions de l'admettre. »
Lorsqu’un théologien occidental commence a étudier un homme
aussi richement doté de la grace de Dieu que Sundar Singh, il sent
sa conscience étrangement émue. Un pasteur suisse, Kiener de
Thierachern, parle ainsi de sa rencontre avec Sundar Singh a
Edimbourg :

« Alors que je le voyais la, debout devant moi, et que je 'entendais
parler de sa vie spirituelle, sachant d’'un autre co6té que j’étais entouré de
théologiens en toge et en capuche, une question m’est soudain venue a
l'esprit : aprés tout, quel est le but de nos études de théologie ? Pourquoi
apprenons-nous et étudions-nous des centaines de choses moins
importantes, alors que nous ne permettons pas a la plus importante
d’entre elles d’occuper la place qui lui revient dans nos vies ? Que faisons-
nous de tout notre appareil savant, et qu’avons-nous accompli grace a lui ?

250



Des hommes comme cet Indien peuvent faire bouger des nations. Mais
nous, qu’accomplissons-nous ? »

Le sadhu n’est pas seulement un critique de notre théologie par
sa personnalité chrétienne vivante, mais pendant son séjour en
Europe, il a exprimé son point de vue sur ce sujet avec une franchise
sans réserve et une sévérité sans concession.

« Je n’envoie jamais personne chez les théologiens, car trop souvent,
ils ont perdu le sens de la réalité spirituelle. Ils peuvent expliquer les mots
grecs et ce genre de choses, mais ils passent leur temps parmi leurs livres
et ne sont pas assez avec le Seigneur. Je ne condamne pas la théologie
scientifique et les théologiens en bloc ; beaucoup d’entre eux sont des
saints. Mais, malheureusement, la mode actuelle est de tout mettre en
doute et tout nier, de critiquer notre Seigneur, de discuter de sa divinité,
etc. Je proteste contre cette tendance. » « Vous risquez de vous égarer. Si
vous voulez des conseils spirituels, ne vous tournez pas vers les
rationalistes ou les théologiens qui sont vides intérieurement, mais allez a
la Parole de Dieu, et vous trouverez la force aux pieds du Maitre. » « Les
véritables études théologiques se font aux pieds de Jésus-Christ. Je
voudrais dire un mot sur les colléges théologiques afin que vous ne me
compreniez pas mal. Je ne parle pas sans réflexion. J’ai connu des jeunes
qui, au moment ou ils devaient quitter l'université et commencer leur
travail pour le Christ, avaient perdu leur enthousiasme. Je leur ai
demandé ce qui s’était passé. L'un d’eux a répondu au nom de tous : “Les
insectes de la critique et de lincrédulité ont dévoré nos ames.” C’est
pourquoi je sens que je dois parler ; mon amour pour mon Sauveur m'y
oblige. J’ai moi-méme souhaité étudier, mais toute cette question est un
probléeme difficile ; car si la vie a été étouffée, il ne reste plus rien. J’ai
appris beaucoup de bonnes choses a l'université concernant cette vie
terrestre, mais l'enseignement du Saint-Esprit, je ’ai recu aux pieds du
Maitre. Ce n’est pas que je sois opposé a toute éducation, mais une
éducation sans vie est certainement dangereuse. Ce n’est que lorsque la
téte et le cceur travaillent ensemble en harmonie qu’il y aura de grands
résultats pour la gloire de Dieu. »

Le sadhu est particulierement opposé a la critique biblique, qu’il
considére comme une sorte de «grippe» spirituelle. « Beaucoup de
personnes cultivées ont suffisamment de temps pour étudier des livres sur
la Parole de Dieu, mais elles n’ont pas le temps de la lire elles-mémes, ou,
si elles la lisent, elles la critiquent au lieu d’essayer d’en tirer des
enseignements. Cette Parole a le pouvoir de nous montrer nos fautes, mais

251



nous lui trouvons des défauts et sommes toujours a ’'affGt d’erreurs. Ainsi,
nous transformons une bénédiction en malédiction. Il n’est pas étonnant
que ces personnes ne puissent comprendre ce que le Christ veut dire. »

Ces dernieres années, rares sont les hommes religieux qui ont
porté un jugement aussi sévere sur la théologie contemporaine que
Sundar Singh. Certaines de ses critiques sont certes partiales ; on
ne peut attendre du sadhu qu’il ait une vision complete de
I'ensemble du probleme complexe que pose notre théologie. Il ne
parvient pas a apprécier 'amour honnéte et courageux de la vérité
qui caractérise la théologie critique moderne, une véracité qui ne
découle en aucun cas uniquement du rationalisme, mais de
I'éthique chrétienne ; il ne se rend pas compte non plus que cette
théologie critique a mis a la disposition de tous une grande
connaissance historique ayant une valeur religieuse directe, dont la
pleine signification religieuse ne deviendra peut-étre évidente que
pour les générations futures. Néanmoins, nous ne pouvons nier que
la critique du sadhu est, dans son essence, fondée. Dans une
certaine mesure, la théologie moderne est coupée de la vie
religieuse personnelle. C’est la raison pour laquelle elle part de
fausses prémisses et établit de faux criteres ; c’est pourquoi, entre
ses mains, la critique devient une arme mortelle au lieu d'un
instrument utile. Le danger ne réside pas dans la méthode de
critique, mais dans son utilisation unilatérale, dans ’absence de cet
équilibre sain que procure le contact avec la vie religieuse. « Qui se
ressemble sassemble.» L’atmosphere dans laquelle sont nées
I'ensemble des Ecritures et les écrits patristiques est la méme que
celle dans laquelle vit le sadhu: priere, croyance au miracle,
héroisme — en résumé, cest «la vie au paradis». La recherche
historique qui n’est pas imprégnée de cette atmosphere manque de
I'équipement mental essentiel pour comprendre 1'objet de son
étude ; elle ne peut qu’esquisser une caricature de I'histoire
hébraique et paléochrétienne. Et une théologie systématique qui
part d’'une vision du monde tout a fait différente donnera toujours
une tournure erronée a ses descriptions de Il'essence du
christianisme et de ses vérités fondamentales. Sundar Singh a mis

252



le doigt sur le point faible de la théologie moderne. Sa critique est
douloureuse, mais elle nous ramene a ce type de théologie que les
grands Doctores ecclesiae et les réformateurs ont enseigné, une
théologie apprise « aux pieds du Maitre ».

L’Eglise occidentale, tout comme la théologie occidentale, peut
apprendre beaucoup de ce disciple chrétien indien. Toute sa vie et
toute son activité renforcent l'une de ses idées directrices :
Iecclésiasticisme et le christianisme ne sont pas la méme chose. 11
est vral que dans son indépendance totale vis-a-vis de I’Eglise
visible, 1l y a un aspect unilatéral qui ne peut étre considéré comme
normal pour la vie chrétienne ordinaire ; mais, d'un autre coté, il
est frappant de voir comment un disciple chrétien, sans aucun lien
étroit avec la religion institutionnelle, uniquement grace a la force
de sa libre communion avec le Christ, est capable d’accomplir les
choses les plus grandes et les plus merveilleuses. L’'exemple du
sadhu nous met tres fortement en garde contre toute surestimation
des institutions et organisations ecclésiastiques. Lui-méme a dit un
jour a 'archevéque d’Uppsala :

« J’apprécie 'ordre et les principes, mais pas trop d’organisation. Je ne
crois pas en lorganisation telle qu’elle existe en Occident. Ici, vous
planifiez méme un programme pour Dieu lui-méme afin de lui montrer
comment il doit diriger les affaires du monde et de I’Eglise. » Et au pasteur
Lauterburg, de Suisse, il a dit : « Le christianisme institutionnel n’est pas
le christianisme. Dieu est un Dieu d’ordre, mais cet ordre doit étre
conforme a la direction du Saint-Esprit, sinon il sera inutile. »

Le salut de I’Eglise ne réside pas dans 'organisation, ni dans la
culture assidue de la communion ecclésiale. Le sadhu lui-méme a
découvert lors de ses voyages missionnaires en Occident
quappartenir a une Eglise et avoir une attitude correcte envers le
dogme ne coincidait en aucun cas avec une communion vivante avec

le Christ.

« Il y a beaucoup de chrétiens qui en savent beaucoup sur le Christ,
mais qui sont intérieurement desséchés ; le Christ ne vit pas dans leur
coeur. » « A beaucoup de chrétiens occidentaux, le Christ dirait : “J’ai une

253



place dans vos églises, mais je n’ai pas de place dans vos coeurs ; vous
m’offrez un service extérieur dans une église parce que vous n’avez jamais
vécu avec moi.” »

La personnalité et le message de Sundar Singh ont également
une signification particuliere pour I'unité des Eglises chrétiennes,
a laquelle la plupart des communautés chrétiennes aspirent
aujourd’hui. Si la pure dévotion de Sundar Singh au Christ était
vivante dans tous les coeurs chrétiens, alors la voie extérieure vers
I'unité serait ouverte, et en effet vers une unité dans la foi. Pour les
Eglises protestantes, les communions et les sectes divisées et en
conflit, Sundar Singh est une exhortation perpétuelle a I'unité et un
exemple d’amour fraternel ; pour I’Eghse romaine, en revanche,
Sundar Singh est capable de montrer que I'unité de toute la
chrétienté ne peut étre atteinte par la voie de I'uniformité et de
lorganisation, mais uniquement par la communion avec le Christ.

« Il est trés regrettable que de nombreux catholiques romains se
soucient davantage de I’Eglise que du Christ, qui est le chef de I’Eglise. Ils
valorisent 1’écorce mais négligent le noyau, ils défendent I’Eglise mais pas
le Chef lui-méme. »

La vie et 'activité de Sundar Singh contredisent 'affirmation du
catéchisme catholique romain selon laquelle seule 'Eglise romaine
produit des saints, alors que les autres communautés chrétiennes
« ne peuvent présenter aucun saint dont la réalité ait été confirmée
par la marque de I'approbation divine a travers des miracles ». Le
sadhu appartient au christianisme évangélique. Dans son attitude
spirituelle individualiste et dans son refus de reconnaitre toute
autorité ecclésiastique, il est un protestant convaincu. Et pourtant,
ce protestant incarne a merveille I'idéal catholique de perfection ;
en effet, on peut méme dire plus que cela : « Au cours de sa vie, il
semble (comme le dit franchement Séderblom) remplir les quatre
conditions classiques pour la canonisation. Des millions d’hommes
le véneérent comme une révélation de pureté et de bonté qui dépasse
'humain. Il est un exemple remarquable d’amour chrétien et

254



d’humilité. Des miracles sont associés a lui, bien qu’il n’insiste pas
particulierement sur I'’élément miraculeux dans ses récits, mais
plutot sur le fait que les miracles sont pour lui 'expérience de la
présence proche de Dieu dans sa miséricorde et sa puissance dans
les ceeurs pauvres des hommes. Il manifeste également cette joie
continuelle que Benoit XIV a ajoutée aux conditions de la
canonisation. Aucune personne vivante aujourd’hui ne pourrait
remplir toutes ces conditions plus pleinement que ce simple
évangélique vétu de la robe safran d'un ascete indien. »

En fait, de nombreux théologiens catholiques romains ont rendu
hommage au sadhu, lui témoignant leur reconnaissance et leur
admiration. Une théologienne francaise, écrivant sous le nom de
« Cécile Garons », a d’ailleurs décrit Sundar Singh avec beaucoup
d’enthousiasme comme un « second saint Paul ». Elle voit en lui la
marque de approbation divine, dans la mesure ou il a commencé a
« réformer la Réforme » en « ramenant dans le protestantisme la vie
mystique et surnaturelle », préparant ainsi la voie a la réunification
avec Rome. — « Un pape ne pourrait pas dire autrement. »

« Sundar Singh deviendra-t-il un jour catholique ? Dieu seul le sait.
Mais je sais treés bien que le jour ou il deviendrait catholique, il perdrait
toute influence sur les protestants. Ils ne l’écouteraient plus et le
traiteraient de visionnaire et de fanatique. Je crois qu’il est un saint Paul,
envoyé aux Gentils de ’hérésie ; il prépare la voie, que le moment soit
proche ou lointain, au retour général des protestants dans le seul
troupeau. »

Ce que le sadhu doit montrer a la chrétienté occidentale, c’est le
trésor perdu caché dans le champ, la perle précieuse, I’Evangile du
Christ dans sa simplicité, sa grandeur et sa puissance. Tant de
chrétiens occidentaux ne trouvent pas ce trésor; d’autres le
regardent mais ne reconnaissent pas sa valeur et le jettent. A une
occasion, le sadhu a dit a certains chrétiens occidentaux :

« Vous étes comme un homme qui possédait un diamant sans savoir
quelle était sa valeur. Il pensait que c’était un bijou ordinaire, alors il I'a
vendu sans hésiter au premier homme qui lui a offert quelques roupies.

255



Plus tard, il a appris que c’était un diamant valant cent mille roupies, et il
s’est lamenté amérement en disant : “C’était un diamant, et je pensais que
c’était seulement une pierre précieuse ordinaire ! Quel idiot j’ai été de le
vendre !” Il a essayé de retrouver '’homme a qui il 'avait vendu, mais il
était trop tard. »

Tant de chrétiens occidentaux ont perdu tout sens de la
merveille de I’Evangile. L’esprit mondain et le scepticisme, le
rationalisme et le dogmatisme ont obscurci leur vision. Sundar
Singh, le disciple chrétien de I’'Orient, possede un pouvoir rare, que
peu de gens possedent, d’'ouvrir leurs yeux. Ceux qui suivent le
cours de sa vie et écoutent son message découvrent que I’Evangﬂe
peut apporter la paix du Christ a un cceur agité. « Le paradis sur
terre. »

Le Dr Wherry, missionnaire presbytérien chevronné, qui
connaissait le sadhu depuis son enfance et avait suivi son évolution
pendant vingt ans, le qualifie de « plus merveilleux évangéliste de
ce siécle» et de «plus grande personnalité de IEglise
contemporaine ». Certains peuvent considérer ce jugement comme
exagéré, mais 1l est indéniable que Sundar Singh était un
évangéliste tant en Orient qu’en Occident. Il avait en fait un double
message : pour l'Inde, que malgré ses nombreuses richesses
précieuses, elle n’avait pas encore trouvé la perle de grand prix, la
perle de I’Evangile ; et pour I'Occident chrétien, qu’il possédait
certes cette perle précieuse, mais qu’elle avait été presque perdue
au milieu du fatras accumulé par la théologie, I’Eglise et la culture.
Le sadhu est un véritable héraut de ce message, car il ne se contente
pas de le proclamer, il le vit dans sa propre vie. L’humanité a besoin
de tels prophetes. Un jour, lorsquun ecclésiastique anglais
demanda a Mahatma Gandhi comment le christianisme pouvait
devenir une force en Inde, ce dernier répondit que la premiere
condition était la suivante : « Tous les missionnaires et les chrétiens
doivent commencer a vivre comme le Christ a vécu. » Dans le méme

256



esprit, Rabindranath Tagore a écrit a un jeune pasteur anglais qui
espérait devenir missionnaire en Inde : « Le but de tout chrétien
devrait étre de devenir comme le Christ... vous ne pouvez pas
précher le Christ tant que vous n’avez pas commencé a étre vous-
méme comme le Christ; et alors vous ne précherez pas le
christianisme, mais 'amour de Dieu qu’ll révele. » Ce que les deux
plus grands hommes de I'Inde contemporaine considérent comme
I'i'déal pour les missions chrétiennes est 1'idéal de vie de Sundar
Singh, un idéal qu’il a mis en pratique. Dans un sermon prononcé
en Suisse, 1l a déclaré : « Lorsque les chrétiens sont comme leur
Seigneur, ils témoignent de Lui dans leur vie devant les autres. »
Et a 'archevéque d’'Uppsala, 1l a dit :

« Nous, les Indiens, ne voulons pas de doctrine, pas méme une doctrine
religieuse, nous en avons assez, plus qu’assez de ce genre de choses ; nous
sommes fatigués des doctrines. Nous avons besoin du Christ vivant. L'Inde
veut des gens qui ne se contentent pas de précher et d’enseigner, mais des
travailleurs dont toute la vie et tout le tempérament sont une révélation de
Jésus-Christ. »

Ces paroles du sadhu s’appliquent non seulement a I'Inde, mais
aussl a 'Occident. Dans ces mots, 1l exprime ce qu’il est lui-méme
et ce qu’il désire étre : un disciple de Jésus-Christ. En tant que tel,
1l nous interpelle, nous et tous les chrétiens, en reprenant les
paroles de Paul :

« SOYEZ MES IMITATEURS, COMME JE LE SUIS MOI-MEME DE CHRIST. »

On trouvera dans 1’édition allemande une liste complete des
références pour toutes les citations de ce livre.

257



1 De ma réponse aux jésuites : Apostel oder Betrtiger ? Dokumente zum
Sadhustreit. Munich, Reinhardt, 1925 ; et également le volume publié par
la méme maison d’édition contre Pfister, Christuszeuge oder Hysteriker ?
Neue Dokumente zum Sadhustreit.

2 Cf. Streeter, p. 42.

3 Sadhu Sundar Singh, Mme Parker, p. 151.

4 Foi ancestrale. Pour les informations ci-dessus, l'auteur est
principalement redevable aux ouvrages suivants :

M. A. Macauliffe : La religion sikhe : ses gourous, ses écrits sacrés et
ses auteurs, 6 volumes, Oxford, 1900. (Collection compléte des documents
religieux sikhs). Ernst Trumpp : L’Adhi Granth, ou les Ecritures saintes des
sikhs. Traduit de l'original en gurmukhi, avec des essais introductifs.
Londres, 1877. J. D. Cunningham : Une histoire des sikhs. Londres, 1848
(réimprimé en 1918). Khazan Singh : Histoire philosophique de la religion
sikhe, 2 vol., Lahore, 1914. Rup Singh : Le sikhisme, une religion
universelle. Amritsar, 1911. Mle Field : La religion des sikhs. Londres,
1914. Rose : Sikhs, E.R.E., x1. 508 ff. Frammande : Religionsurkunder, utg.
N. Séderblom, 1908, 11. 678 et suiv. Bloomfield : The Sikh Religion :
Studies in the History of Religions. Présenté a C. H. Toy, 1912, 169 et suiv.
Oltramare : La Religion des Sikhs, RHR 63 (1911). 53 et suiv. Cabaton :
« Les Sikhs de l'Inde et le Sikhisme », Revue du Monde Musulman, 1908,
681 et suiv. Vinson : « La Religion des Sikhs », Revue du Monde Musulman,
1909, 631 et suiv. Estlin Carpenter : « The Sikh Religion », Hibbert Journal,
1911-12, 201 et suiv. Id., Theism in Medieaval India. Londres, 1921, 470
et suiv. John Campbell Oman : Cults, Customs, and Superstitions of India.
Londres, 1908, 83 et suiv. Teja Singh : Die Sikhbewegung in Indian und thr
Verhaltnis zum freien Christentum. S Weltkongress fur freies Christentum,
Protokoll, 1910, 722 et suiv. H. v. Glasenapp : Die Sikhs ihr Staat und ihr
Glaube «Der Neue Orient» Halbmonatsschrift fur das politische,
wirtschaftliche, und geistige Leben des gesamten Ostens. Berlin, 1920, 403
et suiv. C. Clemen : Die nichtchristlichen Kulturreligionen. Leipzig, 1921,
11.20 et suiv.

5 M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 179.

6 Sanskrit : amrta-saras — « Bassin de I'immortalité ».

7 Sanskrit : simha — « Lion ».

8 M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 35.

9 M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 319.

0 Jpbid., vol. iii, p. 321.

11 M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. iii, p. 138.

258



12 Cf. Ernst. Trumpp, The Adhi Granth, p. 96.

13 M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. ii, p. 250.

14 Sanskrit : mukti.

15 M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. i, p. 39.

16 M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, vol. iii, p. 268.

17 Cf. Streeter, pp. 2 et suivantes.

18 Le récit suivant de la conversion de Sundar Singh est tiré
littéralement de son propre témoignage ; il est principalement fondé sur le
témoignage qu’il a donné dans un sermon a Tavannes (Suisse) le 1¢r mars
1922. Cf. Streeter, pp. 5-7.

v Cf. J. C. Winslow, Narayan Vaman Tilak, the Christian Poet of
Maharashtra, Calcutta, 1923 ; Charles C. Monahan, Theophilus
Subramanyan, Wesleyan Methodist Missionary Society, Londres.

20 Selon le recensement de 1909, I'Inde comptait 2 755 900 sadhus.
Voir H. V. Glasenapp, Der Hinduismus, Gesellschaft und Religion in
heutigen Indien. Munich, 1922.

21 Voir F. J. Western, « Hindu and Christian Sadhuism ». International
Review of Missions, 10. 1920. Animananda Brahmachari, Svami
Brahmabandhav Upadhyaya, Calcutta, 1908.

22 ]l existe aujourd’hui un certain nombre de sadhus chrétiens. M.
Redman écrit : « J’ai rencontré de temps a autre d’autres chrétiens qui
vivaient comme des sadhus. Mais aucun d’entre eux ne m’a laissé une
impression durable, a ’exception peut-étre du Padre Karat Singh, qui a
vécu et travaillé il y a de nombreuses années au Pendjab.

23 Streeter, p. 11.

24 Svami Thamsa Nand.

25 Sanskrit : Ananda, félicité.

26 Streeter, pp. 24 et suiv. Cf. la déclaration de Gandhi : « Pour moi,
rien n’est aussi purifiant que le jeGne... Un jeGne entrepris dans le but
d’exprimer son moi le plus profond et afin que l'esprit puisse maitriser le
corps est un élément puissant dans le développement de la personnalité. »

27 Cf. Adrien Launay, Histoire de la Mission du Thibet. Lille, Paris. R.
W. Huc, Le Christianisme en Chine, en Tartarie et au Thibet. Paris, 1837,
ii. Herrmann auf der Heide, Missionsgeschichte Chinas u. seiner
Nebenlanden. Tibet, Mongolei und Mandschureich. Steyl, 1897, 98 et suiv.

28 Streeter, p. 44.

29 Unie a Rome, elle utilise la liturgie latine en langue syrienne et a des
évéques indigeénes.

30 ]l séjourna a Kingsmead, le centre de formation de 1’Association
missionnaire étrangere des Amis.

259



31« Propos de Sundar Singh lors de son séjour en Suisse » (The
Lausanne and Neuchatel Magazine, 1922) : « Gandhi et Tagore seraient
devenus chrétiens s’ils n’avaient pas visité ’'Europe. »

32 A Pautomne 1925, il perdit presque la vue d’'un ceil a cause du
trachome ; il souffrait également de graves problémes cardiaques. En
décembre 1925, il est gravement malade et, pendant un certain temps, son
état est désespéré. Incapable de poursuivre son travail d’évangélisation, le
sadhu s’est consacré a la rédaction de deux petits livres précieux,
Meéditations et Visions, et transmet ainsi a ses amis en Inde et dans le
monde entier le message qui lui a été révélé.

33 En 1923 et 1924, il ne réussit pas a entrer au Tibet.

34 Streeter, p. 100.

35 Streeter, pp. 18, 93-94.

36 Cf. Streeter, pp. 109-156.

37 Cf. les merveilleuses paraboles de Plotin.

3¢ Dans ’Himalaya.

39 Streeter, pp. 69 et suivantes.

s Cf. Streeter, pp. 74 et suivantes.

41 Gal. v. 6.

42 Psaume 89, 14.

43 Jean III, 36.

4 Littéralement : enveloppe, couverture, étui.

45 Cf. Streeter, pp. 128 et suivantes.

46 M. J. Salom, de Mawkhar.

47 Streeter, pp. 204 et suivantes.

48 Décédé en 1811.

4 Cf. Streeter, pp. 196 et suivantes.

50 Luther.

51 Luther.

s2 [l ne s’est jamais plaint de l’attitude de cette Eglise 4 son égard,
reconnaissant que ses principes ecclésiastiques ne lui permettaient pas de
précher a l'intérieur de ses frontiéres.

53 Ad. Cor. xiv. 2 et suiv.

54 La vie de UEsprit et la vie d’aujourd’hui, p. 163.

55 Romerbrief. Karl Barth.

56 Apres la mort de son pere (1923), le sadhu abandonna la vie de sans-
abri et d’absolue pauvreté qu’il avait menée pendant dix-huit ans. Avec
l'argent que son peére lui avait laissé, il acheta une vieille maison,
conformément au souhait exprimé par son pére. L'un des amis de Sundar
Singh, le Dr Peoples (un médecin), s’installa dans la maison avec sa famille
et s’occupa du sadhu, qui était en mauvaise santé. En 1925, Sundar Singh
acheta une autre maison missionnaire, ou il réside actuellement avec la

260



famille de son ami. Dans son testament, il a donné des instructions pour
que cette maison soit utilisée pour le travail missionnaire dans I’Himalaya.

www.biblisem.net

261


http://www.biblisem.net/

